




MÓDULO DE FORMACIÓN  INTERCULTURAL

PARA LA SENSIBILIZACIÓN DE LA COORDINACIÓN 
ENTRE EL SISTEMA JUDICIAL NACIONAL Y 

LA JURISDICCIÓN ESPECIAL INDÍGENA

Módulo de capacitación 
intercultural Indígena





P L A N  N A C I O N A L  D E  F O R M A C I Ó N
D E  L A  R A M A  J U D I C I A L

C O N S E J O  S U P E R I O R  D E  L A  J U D I C A T U R A
S A L A  A D M I N I S T R A T I V A

HERNANDO TORRES CORREDOR
Presidente

JOSÉ ALFREDO ESCOBAR ARAÚJO
Vicepresidente

JORGE ANTONIO CASTILLO RUGELES
FRANCISCO ESCOBAR HENRÍQUEZ
NÉSTOR RAÚL CORREA HENAO
RICARDO MONROY CHURCH 
Magistrados

ESCUELA JUDICIAL
“RODRIGO LARA BONILLA”

GLADYS VIRGINIA GUEVARA PUENTES
Directora

DIEGO GERARDO BOLÍVAR USECHE
Coordinador Académico



Sala Administrativa



MÓDULO DE FORMACIÓN  INTERCULTURAL

PARA LA SENSIBILIZACIÓN DE LA COORDINACIÓN 
ENTRE EL SISTEMA JUDICIAL NACIONAL Y 

LA JURISDICCIÓN ESPECIAL INDÍGENA

Módulo de capacitación 
intercultural indigena

CONSEJO SUPERIOR DE LA JUDICATURA
ESCUELA JUDICIAL “RODRIGO LARA BONILLA”

ORGANIZACIÓN NACIONAL INDÍGENA DE COLOMBIA



CONSEJO SUPERIOR DE LA JUDICATURA, 2011
Derechos exclusivos de publicación y distribución de la obra
Calle 11 No 9ª -24 piso 4
www.ramajudicial.gov.co

Primera edición: xxxxxxxx de 2011
Con un tiraje de 3000 ejemplares
Composición: Autorun Diseño y Comunicación

Impreso en Colombia
Printed in Colombia



9

OBJETIVO

Sensibilizar a los administradores de justicia de la Jurisdicción Espe-
cial Indígena y del Sistema Judicial Nacional para que actúen en forma 
coordinada y justa en el marco del Estado Social de derecho que nos 
rige, lo hagan de modo intercultural y eficiente para la cabal realización 
de los principios de la administración de justicia, y lo sostengan en el 
tiempo.

La sensibilización aspira a que todo juez de la República y toda auto-
ridad indígena reconozcan, respeten, valoren y adviertan la comple-
jidad y relevancia jurídica del modo intercultural de impartir justicia.

FINALIDAD

Al finalizar el módulo de autoaprendizaje se espera que los administra-
dores de justicia  -indígenas y no indígenas- del Sistema Judicial tanto 
de la Jurisdicción Especial Indígena  como de la Jurisdicción ordinaria 
(entre otras),  tengan la sensibilidad, el conocimiento normativo básico 
y las capacidades necesarias para poner en práctica la coordinación 
judicial al amparo de las normas que regulan la impartición de justicia 
en nuestro país y bajo los parámetros de la interculturalidad, que el 
nuevo marco constitucional ha interpretado como una garantía de legi-
timidad, reconociendo, valorando, respetando y advirtiendo la diver-
sidad étnica y cultural.



10

CONTENIDO

1.1.	 OBJETIVO� 9

1.2.	 FINALIDAD� 9

1.3.	 PRESENTACIÓN� 14

1.4.	 INTRODUCCIÓN� 17

1.5.	 2. EL PLAN EDUCATIVO� 23

1.6.	 Etapas del plan de estudios� 23
1.6.1.	 Cronograma	

24

1.7.	 3. EL MÓDULO� 26

1.8.	 SENSIBILIZACIÓN� 28

1.9.	 PROPÓSITO � 45

1.10.	 OBJETIVOS� 45

1.	ESPIRITUALIDAD� 45

1.1.	 TEMA 1� 50

1.2.	 Las culturas� 50

1.3.	 TEMA 2� 61

1.4.	 Las cosmovisiones� 61

1.5.	 TEMA 3� 74

1.6.	 Las Identidades� 74

2.	RESISTENCIAS� 89

2.1.	 PROPÓSITO� 89

2.2.	 OBJETIVOS� 89



11

2.3.	 RESISTENCIAS� 90

2.4.	 TEMA 4� 95

2.5.	 Historias� 95

2.6.	 TEMA 5� 114

2.7.	 Luchas indígenas� 114

2.8.	 TEMA 6� 124

2.9.	 Pensamientos Organizativos� 124
2.9.1.	 El indigenismo restaurador o cósmico	

128
2.9.2.	 Los indígenas como campesinos	

130
2.9.3.	 Posición integracionista	

130
2.9.4.	 La caracterización de la cuestión indígena en Colombia	

131
2.9.5.	 Propuesta del posición política para el movimiento 

indígena	
131

2.10.	 PROPÓSITO� 141

2.11.	 OBJETIVOS� 141

3.	JUSTICIA� 141

3.1.	 TEMA 7� 146

3.2.	 Justicia� 146

3.3.	 Sistemas Jurídicos� 161

3.4.	 TEMA 9� 166

3.5.	 Derechos Indígenas� 166

3.6.	 PROPÓSITO� 187

3.7.	 OBJETIVOS� 187



12

4.	AUTONOMÍA� 187

4.1.	 AUTONOMÍA� 188

4.2.	 TEMA 10� 192

4.3.	 Pueblos Indígenas� 192

4.4.	 10.1. Estado Social de Derecho� 200

4.5.	 TEMA 11� 217

4.6.	 Gobierno� 217

4.7.	 TEMA 12� 231

4.8.	 Territorios� 231

4.9.	 BIBLIOGRAFÍA� 245

4.10.	 GLOSARIO� 252



13



PRESENTACIÓN

En desarrollo del Programa para el Fortalecimiento de la Jurisdicción Espe-
cial Indígena, se presenta el Módulo de Capacitación Intercultural para la 
Sensibilización en la Coordinación entre el Sistema Judicial Nacional y la 
Jurisdicción Especial Indígena. Obedece a la necesidad de fortalecer la admi-
nistración de justicia a nivel nacional, y a la sentida obligación de la Rama 
Judicial de avanzar en la organización y desarrollo del ejercicio del derecho y 
del deber de administrar la justicia propia que tienen los pueblos indígenas. 

Siguiendo con la tradición académica de la Escuela Judicial “Rodrigo Lara 
Bonilla”, y luego de un largo trabajo intercultural de consulta y validación 
por parte de los pueblos indígenas y de los jueces, el módulo ha sido orien-
tado al autoaprendizaje intercultural para conocer algunos aspectos sustan-
ciales de los diversos modos culturales de impartición de justicia que tienen 
tanto los pueblos indígenas como la nación colombiana, de tal modo que 
dicho conocimiento sirva para la coordinación entre la jurisdicción especial 
indígena y el sistema judicial nacional. 

El propósito es doble y en doble vía. 

Es doble porque se propone:

•• Dar a conocer la existencia de los sistemas jurídicos étnicos, mediante 
nociones necesarias que permitan comprender porque los pueblos indí-
genas tienen la potestad legítima de impartir justicia.

•• Coadyuvar a garantizar el ejercicio de la coordinación entre el Sistema 
Judicial Nacional y la Jurisdicción Especial Indígena.

Es en doble vía porque demanda:

•• Sensibilizar a los administradores de justicia de la Rama Judicial del 
Estado colombiano, tanto indígenas como no indígenas. 

Lo intercultural consiste en interpretar casos y resolver problemas que no 
son comunes ni para los jueces ni para las autoridades, que no excluyen 
pro futuro la posibilidad de ampliar la interpretación de los derechos y por 
supuesto de las medidas concomitantes a ellas. La atención ex novo y pro 
futuro exigen una disposición distinta frente al quehacer judicial intercul-
tural. Disposición que no será tan distinta al quehacer judicial cotidiano 



como para no entender de qué se trata, y, en consecuencia buscará hacer 
gala de un poco de sentido común judicial.

La cuestión de fondo es -cuando de personas indígenas se trata- cómo posi-
bilitar el ejercicio de la Jurisdicción Especial Indígena, cómo garantizar el 
derecho del ciudadano diverso de ser juzgado según sus tradiciones y costum-
bres, y cómo llegar a coordinar legalmente para impartir justicia pronta, inde-
pendiente, eficiente —respetuosa de la diversidad étnica y cultural— y justa, 
acatando lo que la constitución manda: reconocer y proteger el fundamento 
cultural del derecho de cada pueblo indígena —sin discriminación alguna— 
y, por supuesto, hacerlo sin que ella misma sea vulnerada siguiendo obvia-
mente su propio mandato. 

En virtud de la inexistencia aún de una ley de coordinación, el procedimiento 
intercultural podría ser entendido como derecho constitucional aplicado, ya 
que se orientaría a garantizar derechos fundamentales de máxima impor-
tancia, impartir justicia y proteger la diversidad étnica y cultural.

La facilitación intercultural es el trabajo que se tiene que desarrollar, 
tanto en los pueblos indígenas, como dentro del sistema judicial nacional, 
para generar la sensibilización y la multiplicación de operadores de la 
justicia conocedores de la actuación judicial con pueblos y personas indí-
genas. Los espacios curriculares se abren entonces a la sensibilización 
para la coordinación. Ese trabajo, además es importante para fortalecer la 
sustentabilidad de la coordinación jurisdiccional como el procedimiento 
natural para garantizar el desarrollo de la Jurisdicción Especial Indígena, 
y la seguridad jurídica de todo el sistema en la Rama Judicial.

“Nosotros como organización nos asiste la responsabilidad de cómo hacer 
llegar a los lugares más difíciles de nuestras comunidades, nos hemos pues-
to una meta, es el norte político, es la única bandera en la camisa que tiene 
puesta la Organización Nacional, de cómo llegar a convencer, a educar, 
toda la sociedad que conforman el Estado colombiano. Desde este ángulo, 
desde la mirada de las dos cosmovisiones yo creo que entramos a la realidad, 
yo creo que llegamos al momento preciso, con las miles y miles de proble-
mas que atraviesa nuestro país, nosotros estamos queriendo y haciendo un 
ejercicio, construyendo una realidad, el país que soñamos, el futuro de Co-
lombia y el futuro de nuestras organizaciones.” (líder Indígena) 



La facilitación intercultural coadyuva a desarrollar el deber que tienen 
los funcionarios públicos de la rama judicial con los pueblos indígenas 
y el de promover la diversidad cultural. Así lo expresa un representante 
indígena: 

“La justicia ordinaria y jurisdicción especial indígena es un capítulo más 
dentro de la historia del Estado Colombiano. Y de esta manera, de socia-
lizar en nuestras instituciones, en nuestras comunidades de base, sucede 
esta reflexión. Yo creo que más de uno lo ha dicho y a quedado sobre la 
mesa: las voluntades de las partes y claramente la voluntad política de 
loas juezas, de los jueces, de los magistrados de cómo avanzar este episo-
dio y por tanto todo, cada espíritu de ser humano es protagonista de esta 
historia”. (Representante indígena).

Este esfuerzo se ha realizado de manera colectiva. A las instituciones, 
Consejo Superior de la Judicatura y la Organización Indígena de Colombia.A 
la Escuela Judicial Rodrigo Lara Bonilla, en cabeza de su directora, Gladys 
Virginia Guevara Puentes, al programa de Justicia de la ONIC, y a la 
Facultad de Derecho. A las autoridades indígenas y jueces que participaron 
en los talleres, en especial a quienes tuvieron que coordinar las actividades, 
Adriana (q.e.p.d.), Gloria Amparo Campos y Luis Fernando Arias. Al equipo 
de trabajo, Antonia Agreda, Marisol Díaz, Valentina Villegas y Daniel 
Velandia.



INTRODUCCIÓN

Intercultural es una palabra que nos obliga a pensar de un modo distinto. 
Es necesario cambiar los modos de pensar que esconden ciertas pala-
bras, y no las palabras. Muchas palabras siguen significando lo mismo, 
culturalmente, lo diga un experto, un neófito o un indígena. Lo peor es 
que han pasado siglos encima de nosotros sin hacer una crítica cultural a 
las palabras. Palabras que no se escapan ni de los indígenas ni de los no 
indígenas. 

En Tálaga, Cauca todavía los indígenas llaman a los no indígenas “racionales”.

Este módulo pretende sensibilizar al respecto; no profundizará en ello. 
Lo que no se ha hecho en más de quinientos años, no se logrará modificar 
con una centena de páginas. Pero si, podrá decir con confianza, que está 
indicando una situación compleja sin asomo de frivolidad. La sensibi-
lización es un llamado de atención sobre cuestiones profundas que se 
quieren poner de relieve cuando en verdad queremos relacionarnos con 
los pueblos indígenas. Para comenzar a guiar nuestras inteligencias y 
sentidos de justicia en esa línea, es que este módulo es una sensibiliza-
ción intercultural, a la vez que un medio de aprendizaje sobre las reali-
dades judiciales en las que intervendrán de algún modo los indígenas. 

Si se piensa en el significado común y corriente de las palabras como 
“bárbaro”, “salvaje”, “indiecito”, “inteligentico”, “civilizado”, “estudiado”, 
y se lo aplicamos al término “indio”, término que ya connota cuestiones 
muy precisas, de las que muchas veces no podemos escapar, sabremos 
que lo intercultural está más allá del significado “entre culturas”. No es 
así de simple, aunque entender interculturalidad como “entre culturas” 
nos sirve de guía. 

Las culturas no se relacionan en abstracto, y cuando se relacionan no son 
las personas portadoras de cultura las que determinan el hecho intercul-
tural, aunque sin ellas no se podría manifestar explícitamente. Lo que 
se relacionan no son indígenas con no indígenas, sino tradiciones espi-
rituales con filosóficas, leyes con costumbres, palabras con conceptos, 
problemas con soluciones, y necesidades con satisfacciones. La preposi-



ción “entre” es denotativa de una relación entre significaciones, sentidos, 
costumbres, tradiciones, y modos de vida. 

En suma, relación de significaciones que son distintas entre si, suscitadas 
por una misma cosa o situación en contacto. 

Según la corte:

“El reconocimiento constitucional de la diversidad étnica y cultural 
responde a una nueva visión del Estado, en la que ya no se concibe 
a la persona humana como un individuo abstracto, sino como un 
sujeto con características particulares, que reivindica para sí su pro-
pia conciencia ética. Valores como la tolerancia y el respeto por lo 
diferente, se convierten en imperativos dentro de una sociedad que se 
fortalece en la diversidad… En este nuevo modelo, el Estado tiene la 
especial misión de garantizar que todas las formas de ver el mundo 
puedan coexistir pacíficamente, labor que no deja de ser conflicti-
va, pues estas concepciones muchas veces son antagónicas e incluso 
incompatibles con los presupuestos que él mismo ha elegido para ga-
rantizar la convivencia.” (Sentencia T-496/96)

La misma Corte señaló que 

“aquellos eventos en los cuales resulta fundamental efectuar una 
ponderación entre el derecho a la diversidad étnica y cultural y al-
gún otro valor, principio o derecho constitucional, se hace necesario 
entablar una especie de diálogo o interlocución - directa o indirecta 
-, entre el juez constitucional y la comunidad o comunidades cuya 
identidad étnica y cultural podría resultar afectada en razón del fallo 
que debe proferirse.” (Sentencia ¿) 

Una primera solución a este tipo de conflictos, se ha planteado en términos 
de un diálogo intercultural que sea capaz de trazar unos estándares 
mínimos de tolerancia, que cubran los diferentes sistemas de valores. 

Es decir, lograr un consenso en aquel mínimo necesario para la convi-
vencia entre las distintas culturas, sin que ello implique renunciar a 
los presupuestos esenciales que marcan la identidad de cada una. 	



Así lo entendió la Corte Constitucional, que en sentencia de 1996 estableció 
los criterios que deberá tener el intérprete para solucionar los conflictos que 
puedan presentarse entre el principio de diversidad étnica y cultural y otros 
principios de igual jerarquía, y señaló los límites que, basados en un “verda-
dero consenso intercultural”, deberán respetar las autoridades indígenas en 
el ejercicio de funciones jurisdiccionales dentro de su territorio. Es obvio, 
como lo señala la sentencia, que esa interpretación no puede alejarse de las 
características específicas de la cultura involucrada , pues existen diferen-
cias en el grado de aislamiento o integración respecto de cada una, que lleva 
incluso a establecer diferencias en la manera en que determinan cada uno de 
sus asuntos.

El marco constitucional colombiano permite entender la importancia colec-
tiva e individual de la protección cultural, espiritual e identitaria de las 
personas y de los pueblos indígenas.

En cierta medida la corte ha previsto la interculturalidad a modo de que la 
capacitación intercultural es

“La función de una actividad como la mencionada, persigue la amplia-
ción de la propia realidad cultural del juez y del horizonte constitucional 
a partir del cual habrá de adoptar su decisión, con el ethos y la cosmo-
visión propios del grupo o grupos humanos que alegan la eficacia de 
su derecho a la diversidad étnica y cultural. A juicio de la Corte, sólo 
mediante una fusión como la mencionada se hace posible la adopción de 
un fallo constitucional inscrito dentro del verdadero reconocimiento y 
respeto de las diferencias culturales y, por ende, dentro del valor justicia 
consagrado en la Constitución Política.” (Sentencia ¿)

En la interpretación jurídica sobre el principio de diversidad étnica y 
cultural, respecto de la solución constitucional a conflictos con otros princi-
pios de igual jerarquía, se desarrolló la idea de diálogo intercultural, como 
un mínimo de convivencia entre las distintas culturas. Mínimo que debe ser 
tenido en cuenta en la administración de justicia.

Los valores de la sensibilización en este módulo pueden resumirse en tres: 
paciencia, apertura y respeto. 



En palabras de un indígena, la paciencia trata:

“…de cómo entablar mecanismos de trabajo, de relación, de coordina-
ción; pues lo más importante es que sepamos que ambas jurisdicciones 
debemos el respeto mutuo, que cada nosotros como jurisdicción especial 
tenemos nuestras particularidades y así la desarrollamos, a veces es com-
plicado porque… hay gente que a veces no quiere aceptar esto… pero uno 
debe ser como muy paciente y todo está en la conciencia de uno…” 

En palabras de un juez no indígena, la apertura busca:

“En la Constitución del 91 no solamente se está reconociendo la auto-
nomía de las comunidades en relación con la administración de justicia, 
sino también a la organización política y territorial de sus pueblos. Con 
ella están dadas las herramientas para que los jueces seamos más abiertos 
a reconocer en las autoridades judiciales de los territorios indígenas, las 
autoridades tradicionales indígenas, la autonomía y el poder de jurisdic-
ción que se les ha dotado, independientemente de las leyes posteriores 
que regulan, coordinan o articulan las dos jurisdicciones.”

En términos de la norma el respeto se establece así:

“(…) las autoridades no indígenas respetarán la autonomía de los pue-
blos, autoridades y comunidades indígenas y no intervendrán en la esfera 
de gobierno y en la jurisdicción indígena (…)” Decreto 1396 de 1996. 

Al ser relacional la interculturalidad no busca ni la secesión judicial, ni la 
subsunción de la jurisdicción indígena en cualquier otra, ni viceversa; por 
el contrario busca que se puedan conectar —eso sí— preservando la iden-
tidad judicial y construyendo la cooperación, para que los sistemas jurídicos 
se desarrollen manteniendo celosamente sus respectivas independencias y 
armonías internas. 

Se encontrará aquí un lenguaje medido para que sea entendido tanto por 
indígenas, como por abogados, sin que sea un lenguaje para menores de 
edad o para principiantes de derecho, manteniendo un tono especializado 
y respetuoso de la jerarquía de conocimientos que tienen quienes imparten 
justicia en este país, en los tribunales de orden nacional, regional, departa-
mental, municipal y étnico. 



No se ha encontrado una explicación razonable —pedagógicamente 
hablando— para hacer lo contrario a lo que aquí se ha sostenido como fruto 
de la experiencia de los dos años de trabajo intercultural que preceden estas 
letras. No se sabe porque siempre se quieren hacer cartillas para niños 
destinadas a indígenas curtidos y experimentados en sus temas y sociali-
zados en modos orales de aprender, no escritos, y no pictóricos. Ni siquiera 
es comprensible el didáctico argumento de que ello se hace necesario para 
traducir a un lenguaje más comprensible para los indígenas, lo cual dejaría 
por fuera a los jueces y no sería intercultural. 

Una cartilla para indígenas con el modelo de comunicación para menores de 
edad y que además se escribe en español (técnicamente habría que hacer 84 
cartillas con imágenes visuales que correspondieran de manera específica a 
cada pueblo), no está parada en la traducción, sino en algo muy grave: “una 
vieja mentalidad que piensa que el indio es bobo”, enseñó un viejo llamado, 
Juan Tunubalá, en el marco de una peritación antropológica para un juzgado 
promiscuo, el día mismo que dijo “no entiendo porque usted tiene que decir 
quien soy yo, si apenas nos miramos. O el derecho que se lo pide es de sordos 
o es de tontos; ¿dónde esta mi voz, mi persona? Para qué siglo de tantas cien-
cias, si no sirven para nada. Mi palabra tiene más fuerza porque está escrita 
en el pishi misak, que es el viento. Nuestras palabras no se las lleva el viento 
como le pasa al blanco”1.

Es irónico que quienes defienden los argumentos de la “cartillomanía” 
destinada a los indígenas (las más de las veces no llegan a los destina-
tarios porque se quedan en los archivos personales de los funcionarios), 
las hacen de manera genérica y abstracta, aunque pinten a un arhua-
co o a un guambiano o lo que les represente mejor a un indígena, y lo 
hacen en español (¿presupondrán que por ser indígenas los indígenas 
tienen un sólo modelo pedagógico genérico que hace del español el vehí-
culo universal? cuestión errónea por principio). En esos casos la teoría 
del curriculum oculto es útil para hacer evidente de manera pedagógica, 
lo que el sentido común ya ha mostrado, la serie de prejuicios raciales y 
étnicos en los que descansan las ideas de que si no es con cartillas los 
indígenas no entienden nada2. 

1 Los entrecomillados son frases extractadas de la grabación realizada durante el peritaje.
2 La identificación de lo oculto es una respuesta crítica al asunto de la perversa y obstinada forma como actúa 

la hegemonía cultural en la vida cotidiana (aunque nos creamos antiracistas, seguimos siendo racistas: 
no pocos piensan que los colombianos somos una “raza”, y no lo dicen eufemísticamente,. En materia 
intercultural la crítica debe ser persistente y vigilante sempiterna porque ayuda a transformar los supuestos 



En los idiomas indígenas esa crítica tendría múltiples traducciones según 
el idioma del cual se tratare. Traducir, pues, excedería nuestras limitaciones 
prácticas3, pues significaría llevar estas palabras a las palabras de 84 idiomas 
distintos. Lo que si se puede decir es que se encontró la fórmula para que 
pudiera ser traducido: un ejercicio de reflexión de miembros indígenas de la 
red de formadores con sus comunidades en los fogones de sus propias comu-
nidades; un ejercicio de comunicación en las reuniones interculturales que 
acompañan el módulo, y, un ejercicio de acompañamiento en las actividades 
judiciales cotidianas en las que sea necesario coordinar. 

Se recoge, entonces, un pensar intercultural acumulado en dos años de 
trabajo y diálogo que procede de jueces y autoridades indígenas. El diálogo 
intercultural se entendió como el conector útil para relacionar a los jueces, a 
los magistrados y a las autoridades indígenas con la finalidad de conocerse, 
comprender las realidades étnicas e indígenas, compartir criterios judiciales, 
coordinar asuntos y procedimientos, y crear un entorno de confianza entre ellos. 

hegemónicos de la cultura, preservando la diferencia cultural que la estética cartillerana sacrifica o merma, 
conculcando de paso los derechos. Que quede claro, la discusión no está aquí en si es bueno o malo hacer 
cartillas, sino en los fundamentos pedagógicos con los que ellas se conciben, que son las más de la veces 
bastante paternalistas y etnocéntricos, desconociendo el sentido estricto de los alcances de la diversidad 
cultural la que desdibujan con el pueril retorno a una infantilidad hipotética.

3 Esa limitación práctica se ha resuelto de la siguiente manera, según unos principios de igualdad, consulta y 
sentido común. El de igualdad por que al poner un ejemplo quedaría. El de consulta porque cada pueblo 
debe traducir esto y ojalá que en el proceso se puedan hacer cartillas escritas por sus propios pueblos. 
Sentido común porque se ha tenido el español como lengua de comunicación y estas palabras proceden de 
los talleres.



2. EL PLAN EDUCATIVO

ETAPAS DEL PLANETAPAS DEL PLAN

REUNIÓN D CONTACTO REUNIÓN D CONTACTO 
INTERCULTURALINTERCULTURAL

 TRABAJO INDIVIDUAL TRABAJO INDIVIDUAL 
INTERCULTURALINTERCULTURAL

 TRABAJO EN GRUPOS DE RED TRABAJO EN GRUPOS DE RED 
(subgrupo)(subgrupo)

REUNIÓN RECONOCIMIENTO REUNIÓN RECONOCIMIENTO 
INTERCULTURALINTERCULTURAL

 EVALUACIÓN Y REFUERZOEVALUACIÓN Y REFUERZO

Etapas del plan de estudios

1. Reunión De Contacto Intercultural

La reunión intercultural es una reunión presencial que tiene por objeto poner 
en contacto a los formadores y formadoras para afrontar un primer problema 
de dialogo intercultural. Fijar los procedimientos de reconocimiento de prác-
ticas distintas y tratar de definir en común los criterios a desarrollar, pues se 
encontrarán distintas asimetrías, pero también grandes posibilidades.

2. Trabajo individual intercultural

El trabajo individual es también intercultural, aunque no se haga en grupo. 
Es intercultural porque se hace pensando en el grupo y porque el trabajo 
individual lo que hace es preparar las sesiones grupales. Es intercultural 
porque el formador se sensibiliza sobre la diferencia cultural y la historia de 
los pueblos indígenas de su región.



3. Trabajo en grupos de red (subgrupo)

Generalmente los análisis individuales producen dudas que nos llevan a 
hacer consultas con amigos, con instituciones. Incluso con miembros de 
una red o grupo al que pertenecemos. Es un modo casi natural de aprender. 
Cuando se produce el trabajo en red, o en subgrupos, tenemos posibilidades 
de ampliar nuestras ideas y de mejorar nuestros conocimientos.

4. Reunión de reconocimiento intercultural

Esta reunión se asemeja a las mesas de trabajo que tiene la Escuela Judicial 
Rodrigo Lara Bonilla. La reunión de reconocimiento intercultural se produce 
cuando el grupo ha generado una necesidad de encuentro. La necesidad 
de encuentro se produce por organización académica, pero también por el 
trabajo de los miembros de la Red. Es una mesa para poner en discusión 
conocimientos, plantear avances y limitaciones. Es una reunión académica 
que debe reflejar el comportamiento que se dio en los talleres. De mayor 
apertura de los participantes, más confianza en el tratamiento de los temas 
espinosos, en fin, una mesa en la que se puede dialogar sobre el principio de 
coordinación.

5. Etapa de evaluación y refuerzo

La evaluación es hecha por los mismos formadores y debe dar cuenta de la 
evolución en su formación judicial, intelectual y personal. Se trata de encon-
trar apoyos que fortalezcan el proceso de autoaprendizaje y de socialización 
de una manera sostenible en el tiempo.

Cronograma

Unidades temáticas: Cuatro

•• Espiritualidad, resistencia, justicia y autonomía.

Temas: Doce

Sub-temas: 36

Intensidad por Unidad 125 horas



•• Una unidad cada tres meses, un tema por mes.

•• Un subtema por semana.

Ejes de formación

•• Reconocer

•• Respetar

•• Valorar

•• Advertir



3. EL MÓDULO

En el marco del Programa de Fortalecimiento del Programa de Fortaleci-
miento de la Coordinación entre la Jurisdicción Especial Indígena y el 
Sistema Judicial Nacional, se convocó, mediante concurso, la consultoría 
para desarrollar un módulo de capacitación intercultural. Para ello se fijaron 
unos términos de referencia muy precisos, en los que, se destacó la necesidad 
de consultar a los pueblos indígenas y coordinar con la Escuela Rodrigo Lara 
Bonilla del Consejo Superior de la Judicatura.

El módulo es el resultado de una fase de consulta y autodiagnóstico de necesi-
dades de capacitación con funcionarios de la Rama Judicial, específicamente 
jueces, y autoridades y líderes de los pueblos indígenas, de estudio sobre los 
derechos de los pueblos indígenas, y de trabajo que diera luces sobre cual 
sería el mejor modo de iniciar una sensibilización sobre la coordinación. 

Se realizaron tres talleres de autodiagnóstico. Fueron organizados por el 
Consejo Superior de la Judicatura y por la Organización Nacional Indígena 
de Colombia, y el desarrollo de ellos fue coordinado por la Universidad 
Nacional de Colombia. El primero se realizó en Bogotá con representantes 
indígenas y jueces de la Orinoquía y de la Amazonía; el segundo fue en Santa 
Marta con representantes del Norte de Colombia, y, el tercero, en Armenia 
con representantes del Centro y sur-occidente. 

Cada taller de autodiagnóstico demostró la enorme diversidad y comple-
jidad para abordar las tareas de coordinación, pero a la vez, la intención de 
superarlas. Un enorme esfuerzo y una gran voluntad para activar el fortale-
cimiento de la administración de justicia en Colombia, desde la perspectiva 
de la potestad que tienen los pueblos indígenas de impartir justicia.

ORGANIZACIÓN

Las unidades de aprendizaje están organizadas curricularmente para 
garantizar que el ejercicio de la coordinación se fundamente en la claridad 
de competencias, legitimidades y poderes jurisdiccionales de cada de las 
jurisdicciones de la rama judicial, incluida la de los pueblos indígenas, y 
para potenciar la autonomía de ésta última. Grosso modo, se busca que los 
administradores de justicia puedan acercarse de manera integral al núcleo 
esencial de los sistemas de justicia étnicos cobijados por la rama judicial 
en la jurisdicción especial indígena; y con base en ese acercamiento logren 



entender la importancia de coordinar diferencialmente con dichos sistemas, 
pues como es obvio, cada pueblo indígena tiene el suyo propio y es diferente 
de los restantes. 

La capacitación intercultural busca, entre los administradores de justicia, 
indígenas y no indígenas, del sistema judicial nacional y de la jurisdicción 
especial indígena:

•• Valorar los sistemas jurídicos indígenas de Colombia que ascienden a 102, 
uno por cada pueblo indígena colombiano reconocido.

•• Propiciar la coordinación intercultural e Interjurisdiccional.

•• Reconocer el diálogo intercultural en el respeto de las decisiones jurisdic-
cionales de cada sistema 

•• Fortalecer la cooperación judicial.

•• Aprender técnicas y métodos que les permitan coordinar justamente.

Actuar en derecho y proponer medidas técnicas, tanto jurídicas como admi-
nistrativas, que respeten los derechos de fundamentales de los pueblos 
indígenas. El módulo es una herramienta para tomar decisiones de coordi-
nación en los procesos judiciales que abordan cuestiones indígenas, habi-
lita al formador en formación jurídica, politológica y antropológica para 
que puedan coordinar decisiones judiciales que permiten amparar mejor 
los derechos de los ciudadanos y de la diversidad étnica y cultural de los 
colombianos, darle sustentabilidad a las instituciones de la coordinación y al 
fortalecimiento de la jurisdicción especial indígena, y, obtengan del derecho 
indígena una fuente del derecho nacional.

Además, por su carácter intercultural y de autoaprendizaje, estimula la 
cooperación, el intercambio, la solidaridad y la crítica con el fin de establecer 
la franqueza y la cooperación para el diálogo intercultural, para adminis-
trar la justicia. Se incorporarán capacitador@s indígenas y no indígenas, se 
conformará la red intercultural de formadores judiciales, y se diseñará el 
plan de seguimiento y evaluación de impacto del componente intercultural.

El módulo de sensibilización ha de tener la posibilidad de mejoramiento 
permanente, sobre la base de una permanencia básica. Pues aunque llegue el 
momento de sancionar la ley de coordinación la sensibilización puede seguir 
mejorando.



SENSIBILIZACIÓN

“Es precisamente en relación con el reconocimiento de la diversidad étni-
ca y cultural que se plantea el primer reto para la interpretación armónica 
y coherente de la Carta Política, ya que por otra parte el ordenamiento 
jurídico superior no renuncia a la universalidad de los derechos funda-
mentales.” 

 La Constitución al reconocer la diversidad étnica4 y cultural5 de la nación 
colombiana obliga al Estado a protegerla, promoverla y difundirla. El Artículo 
7º de la CPC-91 al declarar que “el Estado reconoce y protege la diversidad 
étnica y cultural de Colombia”, definió la política estatal para la diversidad: 
reconocerla y protegerla, generando acciones institucionales específicas en 
concordancia con el ideal constituyente de sostener y mantener la diversidad 
de la nación. 

Concibió, además, dos formas generales de diversidad, la étnica y la cultural, 
que presuponen sujetos diferenciados. Reconocer la diversidad significó 
admitir la existencia múltiple, variada y concreta de la población colombiana, 
por lo que la norma afectó la definición del Estado y de la nación. La visión 
sobre la composición múltiple o plural de la sociedad derivó en una política 
de Estado, un multiculturalismo de Estado: la protección6. 

La sensibilización, como proceso central de formación que debe dar cuenta 
este módulo, tiene tres ejes: la coordinación, la interculturalidad y la tradi-
ción. La coordinación es el objeto de la práctica pedagógica: jueces y auto-
ridades indígenas deben coordinar, la interculturalidad su identidad pues 
requiere del diálogo entre varias culturas, y la tradición porque es necesario 
promover, desarrollar y hacer tradición para coordinar, mejor dicho, desa-
rrollar una cultura de la coordinación. 

4 “El Estado reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de la Nación colombiana.” Artículo 7, Constitución 
Política de Colombia, CPC, (Presidencia 1994:13)

5 El parágrafo segundo, Artículo 70, de la CPC, indica: “...La cultura en sus diversas manifestaciones es 
fundamento de la nacionalidad. El Estado reconoce la igualdad y dignidad de todas las que conviven el 
país. El Estado promoverá la investigación, la ciencia, el desarrollo y la difusión de los valores culturales 
de la Nación...” (Presidencia 1994:29)

6 Si este argumento es aceptado se puede entender, de manera simple, que cuando se habla de multicultural se 
entiende el conjunto de las expresiones culturales y étnicas diversas dentro de un territorio determinado o 
jurisdicción particular. Por extensión, se puede decir que lo multi o pluriétnico se entiende como el conjunto 
de la diversidad de pueblos, en el sentido cultural de nacionalidad en desarrollo, existentes dentro de un 
espacio política y administrativamente determinado (cfr. Zambrano).



La sensibilización, como proceso de referencia de contenidos, dará cuenta de 
los aspectos fundamentales históricos (resistencia), legales (justicia), morales, 
culturales (espirituales), e institucionales (autonomía) de la Jurisdicción Espe-
cial Indígena. La finalidad es que exista una mayor comprensión tanto de 
los Jueces de la República como de las Autoridades Indígenas para que ejer-
ciendo la competencia, la independencia y la imparcialidad puedan llevar a 
cabo una coordinación jurisdiccional entre las distintas jurisdicciones de la 
Rama Judicial y la Jurisdicción Especial Indígena, coordinación que deberá 
ser respetuosa, intercultural, justa y legal .

Es de meridiana claridad que ningún ciudadano, mucho menos un juez, 
podría obstaculizar el ejercicio de la justicia. Los pueblos indígenas tienen 
el derecho de impartir su propia justicia, según sus usos y costumbres, y la 
facultad o deber de hacerlo. Por eso es interesante considerar los siguientes 
aspectos para avanzar en la conceptualización y el esclarecimiento de los 
contenidos de la jurisdicción y de la coordinación, para reforzar la necesidad 
de comprender los matices que le impone la diversidad cultural al carácter 
especial de la jurisdicción, como derecho y como facultad. 

Las más de las veces los abogados litigantes por hacerse de un cliente les 
dicen a los indígenas que les han violado sus derechos constitucionales. Si se 
estuviera bajo el marco constitucional anterior llevarían muy seguramente 
razón, pero bajo el actual estarían virtualmente cometiendo un error de 
interpretación muy serio, pues sus acciones conducirían a la inestabilidad 
del sistema jurídico y a quebrantar su seguridad. 

Se restaría autoridad a la jurisdicción haciendo creer que se puede litigar el 
sometimiento de cualquier persona a una jurisdicción. Es necesario entender 
que muchas veces los indígenas por temor a los castigos severos que se 
imponen en su comunidad se amparan “en la ley de los blancos”, pero el juez 
que conozca ello debería remitirlo a la jurisdicción indígena. 

¿Un juez no competente que le llega a su despacho un caso de un menor, 
consideraría aceptable impartirle justicia si el menor le pide que lo juzgue 
‘porque le pareció ser una persona chévere’ o lo remitiría lo más pronto 
posible a la jurisdicción de menor?; ¿cuánto tiempo le llevaría decidir el caso 
y que procedimiento seguiría?; ¿es pensable que los litigantes en materia de 
menores discutieran la competencia especializada de menores salvo en las 
excepciones de ley?



Interesa que el lector se sitúe en el entorno cultural (Espiritualidad), histórico 
(Resistencias), jurídico (Justicia) y político (Autonomía) de la sensibilización 
intercultural para la cabal comprensión de la Jurisdicción Especial Indígena 
y la coordinación jurisdiccional entre ella y las otras jurisdicciones legales 
colombianas.

Tres nociones centrales, las cuales deberían tenerse siempre presentes pues 
a la postre podrían constituirse en ejes de fundamentación para algunos de 
los derechos básicos del ejercicio de la potestad de impartir justicia, son: 

•• La jurisdicción de los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas.

•• La competencia primigenia de las autoridades indígenas.

•• La coordinación jurisdiccional básica.

La primera, jurisdicción de los sistemas jurídicos de los pueblos indí-
genas, es una noción que da centralidad al reconocimiento. Lo que en 
realidad se reconoce no es la potestad de impartir justicia, sino la existencia 
de los sistemas jurídicos propios y específicos de los pueblos indígenas y a 
la potestad que ellos mismos les confieren a algunas personas de su comu-
nidad para impartir justicia. Dicho de otro modo ese concepto es relativo de 
manera directa al hecho de que los indígenas tienen sus propias filosofías 
jurídicas, sus privativos órdenes normativos, sus adecuadas instituciones y 
sus pertinentes jueces; y, que tal orden, dichas instituciones y esos jueces son 
diferentes, competentes, independientes y autónomos en sus procedimientos 
y decisiones. Con el reconocimiento de la jurisdicción lo que se acepta es la 
existencia real y jurídica de la autonomía diferencial de los sistemas jurídicos 
de los pueblos indígenas respecto del sistema jurídico nacional que lo reco-
noce, con base en las siguientes características propias: un sistema cultural, 
una trayectoria histórica, una formación jurídica y una configuración polí-
tica; vale decir, son sistemas jurídicos que dependen de sus propios sentidos 
de espiritualidad, resistencia, justicia y autonomía. 

Se entiende entonces que la jurisdicción indígena está constituida por los 
sistemas jurídicos de todos y cada uno de los pueblos indígenas, y ejercen en 
el marco de la sociedad y el Estado colombianos como jurisdicciones propias. 
Sin ir muy lejos, se esta hablando de 84 jurisdicciones efectivas, todas dife-
rentes entre sí, debido a que cada pueblo indígena posee un sistema jurídico 
propio y dinámico, culturalmente definido y vigente en la actualidad. Con 
dicho sistema cada pueblo indígena ha resuelto a su leal saber y entender las 



cuestiones relativas al orden organizativo social y étnico ab origine, tanto en 
lo interno como en lo externo. 

La segunda noción, competencia primigenia de las autoridades indígenas, 
es un corolario de la primera noción, pues teniendo el carácter originario, la 
competencia no esta determinada por una ley o por una constitución política 
externa y temporal, sino que es relativa al sistema jurídico indígena espe-
cífico. La competencia es derivada del sistema jurídico al que pertenece la 
autoridad a la que se le encomienda; no es una noción abstracta y por ello es 
un asunto primordial para los pueblos indígenas. La competencia de las auto-
ridades indígenas, en consecuencia, también es anterior a la juridicidad del 
Estado colombiano que le atañe (pasado, presente o futuro), sea cual fuere la 
historia que lo instituya, interna y externamente; es decir, es primitiva —que 
es una noción intercultural y primordial— porque la impartición de justicia 
busca “armonizar el orden social” que es un principio fundamental para 
garantizar el orden social y étnico, ab origine. 

Se entiende entonces que la competencia deriva de la cultura, la historia y el 
derecho de los pueblos indígenas, son los pueblos quienes escogen su auto-
ridad y establecen todos los criterios de selección, formación y ritualidades. 
El concepto de primitivo usado se refiere a que a que la competencia juris-
diccional indígena proviene de su propio sistema jurídico y no tiene ni toma 
origen de otra cosa jurídica o sistema judicial. Esa razón motivó a muchos 
indígenas durante el proceso de trabajo a criticar el llamado “sistema jurí-
dico nacional”. Se preguntaban ellos acerca de ¿cómo se podía hablar de un 
derecho colombiano? si ese derecho bebía de las fuentes del código napoleó-
nico y otros textos legales extranjeros. Lo cierto es que todo sistema jurídico 
se alimenta de normas externas, sin que por ello pierda su identidad ni su 
originalidad, pues esta en la naturaleza de todo sistema jurídico cambiar y 
armonizarse históricamente con los tiempos. 

La tercera y última noción, es la coordinación jurisdiccional básica. Se 
entiende que la coordinación jurisdiccional se desarrolla naturalmente de 
manera necesaria, fluida, contextual y general con otras jurisdicciones, sean 
ordinarias, administrativas, constitucionales, universales, globales, etc., para 
buscar la cooperación, solidaridad y autonomía judicial entre sistemas jurí-
dicos sin distinción jerárquica o territorial7, de acuerdo con la formas de 
coordinación que cada pueblo tiene con arreglo a sus costumbres. 

7 Según Yrigoyen (1999) los ejes para resolver conflictos de competencia son: 1) material, 2) territorial, 3) 



Un juez ordinario puede hacerle justicia a un indígena coordinando, lo que 
no es lo mismo que impartir justicia coordinando. Se puede impartir justicia 
sin coordinar, por ejemplo la justicia —étnicamente diferenciada— la cual 
debe impartirla una autoridad de un pueblo indígena ejerciendo su compe-
tencia en la Jurisdicción Especial Indígena, o como lo puede hacer cualquier 
otro juez de la República.

1. Bloque jurisdiccional intercultural

“Voy a darles, dos puntos muy importantes -de acuerdo a la reflexión 
que se hizo ayer- y vengo confiado de que ya tiene preparado de Justicia 
atenta de Resguardo para indígenas y no indígenas, un punto; justicia 
para indígenas fuera del resguardo otro punto”.

La jurisdicción es un poder genérico que otorga la facultad de impartir 
justicia dentro de los poderes y atribuciones de la soberanía del Estado; la 
competencia es la forma como se ejerce esa jurisdicción por circunstancias 
concretas, en este caso la calidad indígena, de materia, cuantía, grado, turno, 
territorio. Facultad de la autoridad indígena para conocer cualquier asunto 
dado siempre y cuando el asunto haya conducido al autorreconocimiento de 
una persona como indígena, y cuando la infracción se haya cometido por indí-
gena en territorio indígena. Hay necesidad de coordinación cuando se presenten 
excepciones a dicha regla, pues es posible que existan conflictos de competencia.

Todos los jueces y autoridades tienen jurisdicción porque tienen el poder 
de administrar justicia, pero cada juez y autoridad tiene competencia para 
determinados asuntos, las autoridades indígenas son competentes en todas 
las materias porque representan sistemas jurídicos complejos. La compe-
tencia es en razón de la materia, la calidad indígena de la persona, el terri-
torio. Aquí la competencia objetiva es la calidad de persona indígena, pues 
es la naturaleza de la causa. Este libro forma parte un importante proceso de 
fortalecimiento de la jurisdicción, que apoyará la capacitación intercultural, 
y es apenas el punto de partida que consiste en la sensibilización al respecto. 
Es decir, sirve para poner el tema sobre la mesa en el marco del plan educa-
tivo para la capacitación intercultural sobre la coordinación jurisdiccional 

personal, 4) temporal, 5) descriminalización del derecho indígena, 6) respeto a decisiones urisdiccionales 
indígenas, 8) remisión inmediata a la jurisdicción indígena competente, fortalecimiento de la jurisdicción 
indígena, 10) apoyo a sistemas jurídicos, 11) procedimientos para reolver la presunta violación de derechos 
humanos por el derecho indígena.



entre el sistema jurídico nacional y los sistemas jurídicos indígenas acogidos 
dentro de la Jurisdicción Especial Indígena. Se comienza por decir, para 
luego desarrollarlo, que del caso en estudio son dos las hebras que harían la 
malla: la Jurisdicción Especial y la Coordinación.

Dos cosas saltan a la vista inmediatamente: ¿cómo así que sistemas jurídicos 
(en plural) acogidos dentro de la Jurisdicción Especial Indígena?; ¿Acaso la 
jurisdicción no es sólo una por igual para todos los indígenas sin distinción 
alguna de etnia, raza, confesión, credo y cosmovisión? 

Cualquier persona podría decir irónicamente que se descubrió el agua 
tibia. Pero no es así, no. “Haz las cosas antes de juzgarlas, por lo menos 
entiéndelas”. La presencia de los sistemas jurídicos produce un efecto que 
altera completamente cualquier relación que se establezca con la jurisdic-
ción indígena, lo cual incidirá directamente sobre el modo legal de enten-
derla y de actuar. Probablemente, el día de mañana un concepto desacorde 
con la institucionalidad (téngase en cuenta la existencia al respecto de 
normas constitucionales, legislativas y auxiliares, vr. gr. los artículos 7 y 
246 constitucionales, 11 y 12 de la Ley 270 de 1996, y 8, 9 y 10 de la Ley 21 
de 1991, sentencias SU-039/97, SU-510/98 y SU-1150/00, entre otras) podría 
llevar al hecho de que se impida a un igual impartir justicia (poder que por 
mandato constitucional y legislativo existe ya). 

De suceder tal interpretación por fuera de derecho no sólo pondría en la 
balanza el hecho de una infracción, sino la disposición que se ha quebran-
tado la seguridad jurídica del sistema, o de si se ha prevaricado o no. 

•• Se llamará en adelante BIJ, Bloque Intercultural Jurisdiccional, al conjunto 
de normas legislativas básicas que brindan seguridad jurídica y legiti-
midad al ejercicio de la jurisdicción especial indígena. Ellas son los artí-
culos 2, 4, 7, 10, 93, 246 y 330 de la Constitución Política de Colombia de 
1991, los artículos 1, 4, 5, 7, 9, 11 y 12 de la Ley 270 de 1996, y los artículos 
1, 8, 9 y 10 de la Ley 21 de 1991. Los cuales pueden ser interpretados con 
base en todos los criterios, constitucionales, legales y auxiliares de ley.

El BIJ es un conjunto de normas legislativas8 que permite una doble entrada 
para determinar la competencia de la Jurisdicción Especial Indígena: el 
autorreconocimiento de los indígenas, y en segundo lugar la potestad de 

8 Para Rodríguez (2005) “las normas legislativas son prevalentemente reglas, mientras que las normas 
constitucionales sobre derechos y sobre la justicia son prevalentemente principios... (citando a Zagrebelsky 



los pueblos de impartir justicia, con ello se brinda una integralidad básica 
para no quebrar el ordenamiento: respeto y protección de los derechos colec-
tivos de los pueblos indígenas, y respeto y protección de los derechos indivi-
duales de las personas indígenas. Con ello la gente indígena puede acceder 
a la jurisdicción con tranquilidad con el fin de obtener pronta, específica y 
cumplida justicia. El fundamento se halla en la necesidad de los pueblos 
indígenas de que ese derecho no sea vulnerado y del sistema de que no se 
paralice el servicio de justicia, por lo que la protección de la jurisdicción indí-
gena protege el interés general de la estabilidad del sistema jurídico, para 
no generar incertidumbres que desdibujen los mecanismos institucionales 
legítimos de administración de justicia. Por ser la seguridad jurídica uno de 
los bienes más preciados que el Estado garantiza, no puede quebrantarse ese 
principio, pues ella asegura la existencia de la sociedad pluriétnica y la paz 
interior intercultural.

2. Eje de competencia Intercultural

Dicho sentir, que podría atentar contra nuestros sentidos lógicos, debería 
dar cabida a la atención para conocer per se la jurisdicción especial indígena. 
Para ello es necesario que se comience por tener en cuenta el principio de 
diversidad cultural y, por otro lado que la jurisdicción indígena no se puede 
reducir exclusivamente a un asunto cuantitativo basado en la cantidad de 
sistemas jurídicos diferenciados que acoge, aunque formalmente ese puede 
ser un gran inicio, si no al hecho de que se establece para continuar impar-
tiendo justicia dentro de sus territorios, lo cual tiene que ver con las personas 
que conocen de esas costumbres. 

•• Se llamará en adelante, ECI, Eje de Competencia Intercultural, al doble 
hecho que faculta a las autoridades indígenas a impartir justicia de 
manera específica a los miembros de sus pueblo. El primer hecho es deri-
vado del derecho colectivo de los pueblos indígenas a impartir justicia y 
a ejercer la potestad de hacerlo en sus territorios y entre sus gentes; y, en 
segundo lugar, al derecho individual de las personas indígenas a recibir 
la justicia según sus tradiciones culturales y a obligarse a cumplir los 

(1995:23) confirma)... ‘Por ello, distinguir los principios de las reglas significa a grandes rasgos, distinguir 
la Constitución de la ley’... (termina aclarando apoyado nuevamente en Zagrebelsky (1995:110) en la nota 
a pie de página)... Esta aparente simplificación, se atenúa cuando supone que las Constituciones a su vez 
contienen no sólo principios sino también reglas” (Rodríguez 2005:10).



mandatos culturales de sus usos y costumbres. El eje corresponde con el 
Bloque Intercultural Jurisdiccional, BIJ. 

El Eje de Competencia Intercultural, ECI, es axial para determinar la compe-
tencia jurisdiccional: por reconocimiento de la diversidad étnica y cultural, y 
por el auto-reconocimiento como indígena de la persona indígena. La juris-
dicción se pone en movimiento cuando un indígena se auto-reconoce como 
tal, aún estando fuera del territorio; o cuando la autoridad indígena solicita 
conocer un caso de persona indígena9.

Cumplir las normas jurídicas y los mandatos de autoridad —la observancia 
general de las normas— permite que las personas se muevan dentro de un 
marco legal con libertad y confianza para llevar a cabo sus vidas indivi-
duales y los pueblos indígenas sus planes de vida. Es por ello que se realiza 
la finalidad de obligatoriedad inapelable que caracteriza a los ordenamientos 
y sistemas jurídicos. En palabras de Bobbio, sólo la legitimidad “hace del 
poder de mandar un derecho y de la obediencia un deber, es decir, trans-
forma una relación de mera fuerza en una relación jurídica.” (Bobbio ).

•• La Jurisdicción Especial Indígena es un órgano jurisdiccional de la Rama 
Judicial del Estado colombiano y la facultad constitucional de las Autori-
dades indígenas para administrar justicia con competencia en todas las 
ramas del derecho, hacerlo en forma autónoma, integral, independiente y 
exclusiva, de acuerdo con los usos y costumbres propios de cada pueblo 
indígena, y se ejerce en sus territorios10. 

9 La corte constitucional se ha pronunciado al respecto de diverso modo; no obstante, es necesario dar claridad 
al hecho del auto-reconocimiento individual como indígena, dado que es una garantía constitucional que 
no puede dejarse pasar de lado. El derecho de un ciudadano indígena es el ser juzgado en los términos de 
su propia cultura (N del A).

10 En la sentencia C-713 de 2008, la Corte se pronunció con respecto a la constitucionalidad de la Ley Estatutaria 
de Administración de Justicia, y frente a la Jurisdicción Especial Indígena refirió: En cuanto a la jurisdicción 
de las comunidades indígenas, cabe reconocer que sus autoridades están constitucionalmente avaladas 
para administrar justicia. Ello se finca en el reconocimiento de su autonomía para ejercer funciones 
jurisdiccionales dentro de su ámbito territorial, es decir, “de conformidad con sus propias normas y 
procedimientos” (art.246 CP), en la diversidad étnica y cultural (art.7 CP) y en el respeto al pluralismo y 
la dignidad humana (art.1 CP). 

Desde el punto de vista funcional la jurisdicción indígena hace parte de la rama judicial; por ello no sólo es 
razonable sino jurídicamente exigible que el Consejo Superior de la Judicatura promueva labores de 
divulgación y sistematización de asuntos relativos a la jurisdicción indígena.

Sin embargo, la Corte considera necesario precisar que las autoridades indígenas no pertenecen a la estructura 
orgánica de la Rama Judicial del poder público, como en repetidas oportunidades lo ha puesto de presente 
la jurisprudencia de esta Corporación. En consecuencia, deberá declarar la inexequibilidad del literal e) 
del numeral I del artículo 3º del proyecto, pues la norma está referida a la estructura orgánica de la rama 
judicial.



•• La coordinación jurisdiccional es un procedimiento judicial de oficio o de 
parte que permite, de manera intercultural, que los jueces, magistrados 
de la República y autoridades indígenas entre sí se apoyen, consulten, 
coordinen, cooperen y actúen en ejercicio respetuoso de los principios de 
la administración de justicia, cuando un individuo que cometió un acto 
jurídico fuera de territorio se auto—identifica como indígena, o un no 
indígena lo comete contra persona o interés indígena, dentro o fuera del 
territorio indígena11. 

Eso quiere decir que los jueces de la república no son competentes en materia 
indígena, solamente las autoridades indígenas. Por supuesto, más adelante 
será explicado y desarrollado el asunto. No tienen porqué conocer del 
derecho indígena, de la misma manera que un indígena no puede meterse en 
el despacho del juez a mirar como esta interpretando el derecho. Ese evento 
es el respeto de la diversidad cultural y de autonomía jurisdiccional, que 
puede ser muy bien entendido en relación con el principio de independencia 
judicial.

De esta manera, a rasgos generales, la distinción entre ambos es que: a) 
los principios desempeñan un papel ‘constitutivo’ del orden jurídico, 
mientras las reglas, aun las contenidas en la Constitución, se agotan 
en si mismas sin tener un carácter constitutivo fuera de lo que en sí 
significan, b) de acuerdo con el tratamiento de la ciencia del derecho 
sólo a las reglas se aplican los métodos de la interpretación jurídica que 
tiene por objeto el lenguaje del legislador, mientras que los principios 
cuentan con un significado lingüístico auto-evidente que requieren más 
de una interpretación, ser entendida conforme a su ethos, c) las reglas 
cabe adecuarlas siendo importante por ello su precisión, mientras que 
a los principios se les “presta adhesión”, siendo importante conocer el 
mundo de los valores y las grandes opciones de cultura jurídica de la 
que forman parte, d) las reglas dicen como se debe, no se debe o se pide 
actuar en determinadas situaciones previstas por ellas, en tanto que los 
principios proporcionan criterios para tomar posición ante situaciones 
concretas generando actitudes favorables o contrarias, e) las reglas son 

11 Está claro que dentro de los territorios indígenas se producen hechos antijuridicos —propios y específicos 
del sistema jurídico indígena, que pueden no estar en la normatividad nacional, o no corresponder 
estrictamente si estuvieren consagrados—. Los jueces de la república entenderán que en ambos casos son 
hechos antijuídicos de la cultura indígena, que no son de competencia distinta a la autoridad indígena 
territorial, por lo cual es interno a la jurisdicción. Ese es un hecho jurisdiccional pleno, que no requiere de 
coordinación.



apliacbles a la manera de ‘todo o nada’, los principiuos son relativiza-
bles... Así, el valor se incoropora al hecho e impone las adopción de 
‘tomas de posición? jurídica conformes con él.”

En las siguientes páginas el lector encontrará los marcos de referencia para 
entender la importancia legal, institucional y cultural de la jurisdicción indí-
gena y de la coordinación jurisdiccional; marcos que son lo suficientemente 
amplios para establecer cuando menos lo siguiente: a) la comprensión de la 
importancia de la integración de puntos de vista que vinculen la antropo-
logía, el derecho y la ciencia política en la práctica judicial, b) la intención de 
sensibilizar —en relación con los pueblos indígenas— lo judicial de modo 
intercultural, c) la habilitación de la facultad de actuar en coordinación con 
la Jurisdicción Especial Indígena con claridad meridiana, y d) la comproba-
ción del estado judicial para reconocer sistemas jurídicos indígenas, respetar 
su diversidad cultural, valorar sus decisiones, y advertir de su complejidad y 
multiplicidad casuística. Los aspectos más específicos se tratarán con detalle 
temático en el desarrollo de cada uno de los capítulos.

3. Coordinación jurisdiccional Básica 

La coordinación básica consiste en comprender una doble dimensión:

•• Desde los pueblos indígenas: es necesario entender que dado que son 
sistemas jurídicos stricto sensu. 

•• Desde el sistema judicial nacional se trata de entender que si bien la cons-
titución sugiere una coordinación mediante una ley, la inexistencia de esa 
ley no es un impedimento para que no se coordine, en virtud de la exis-
tencia. En ese sentido el procedimiento básico de coordinación adquiere 
estricto sentido constitucional.

La coordinación intercultural es, entonces, productora de la cultura juris-
diccional que no existía. Una cosa era coordinar competencias dentro de un 
sistema jurídico, y otra es coordinar competencias dentro de un sistema jurí-
dico que reconoce otros sistemas jurídicos. Es necesario comprenderlo en 
todos lo ámbitos jurisdiccionales, y sobre todo en las altas cortes.

La sensibilización intercultural destaca ese tercer ámbito de la jurisdicción 
que en principio ha tenido a bien desarrollar una serie de acciones como son 
la recolección de jurisprudencias, sentencias y demás. La importancia de la 



jurisdicción indígena y de la coordinación jurisdiccional para los pueblos 
indígenas, y para los administradores de justicia de la Rama Judicial de 
Colombia La importancia de la jurisdicción indígena desde la perspectiva 
de los pueblos indígenas y de los indígenas como ciudadanos portadores de 
diversidad étnica y cultural.

Cuando una persona se autorreconoce indígena, así el juez ordinario —o 
cualquiera— juzgue en su fuero personal que no lo es, debería llamar a una 
autoridad indígena para que le resuelva la duda, no porque el caso sea más 
o menos grave, sino porque dado el caso a ese individuo debería confirmár-
sele o negársele judicialmente la pertenencia a un pueblo indígena, que sería 
lo único que negaría o permitiría el derecho a ser juzgado bajo la justicia 
indígena de su propia cultura. Si ese argumento es procedente ese hecho 
configuraría un procedimiento de debido proceso a persona indígena con 
base en la Ley 21 de 1991. 

La interculturalidad, entonces, lo que muestra es que respondiendo al 
problema del debido proceso a persona indígena y respetando la indepen-
dencia judicial se abre el camino a la generación de la cultura de coordi-
nación. Es importante que cuando comparezca ante una autoridad judicial 
un indígena se tenga en cuenta: a) la existencia de la jurisdicción especial 
indígena y no su negación a priori, hecho que de por sí sería respetuoso judi-
cialmente de la Jurisdicción Especial Indígena, b) la posibilidad de proceder 
debidamente con persona indígena llamando a la autoridad indígena para 
que se pronuncie sobre la pertenencia al pueblo de origen que haya señalado 
el sindicado.

El proceso de confección de la coordinación es el arte del dominio de lo esen-
cial para que la experiencia judicial y la justicia actúen consagrando dere-
chos y garantizando seguridad, identidad y convivencia. 

La coordinación jurisdiccional no determina la existencia de la jurisdicción 
lo cual es de claridad meridiana en cualquier sistema jurídico. Es incompren-
sible el hecho de que al tratarse de derechos indígenas las consideraciones 
básicas y lógicas del derecho, sean doctrinales, filosóficas, teóricas, jurispru-
denciales o procedimentales, se olviden con tanta rapidez. No obstante el 
derecho, los pueblos indígenas marcaron una posición : las formas de coor-
dinación se seguirán trabajando y se practicarán consultas a los pueblos 
indígenas siguiéndose un procedimiento que siempre será intercultural. 
La jurisdicción se continuará ejerciendo como se ha hecho consuetudina-



riamente en cada pueblo indígena. Así lo manifestó alguno de ellos en una 
reunión de pueblos amazónicos en Bogotá, en el marco del proceso de discu-
sión y consulta del módulo de capacitación: 

“Para qué ley de coordinación si ya se coordina. Para arreglar lo mal que 
se coordina no se necesita ley, se quiere es entendimiento y voluntad. 
La juez de por donde yo soy ha entrado en razón y trabaja bonito con 
nosotros. Eso se arreglo así, entendiendo. Pues si es para eso, esa ley no 
se necesita. Para eso está la Constitución y la Ley 21 de 1991.” (Indígena 
huitoto, macro amazonía).

La coordinación debería terminar siendo un procedimiento constitucional 
intercultural aplicado, por cuanto se orienta hacia la garantía de varios dere-
chos fundamentales de los pueblos indígenas, como son el de la potestad de 
impartir justicia, la diversidad cultural y la autonomía, que son propósitos 
estatales de máxima importancia. Sería constitucional porque la coordina-
ción puede hacerse usando: 1) los principios constitucionales, 2) los legisla-
tivos con carácter constitucional (como el convenio 169 de la OIT ratificado 
en ley 21 de 1991), y 3) las decisiones judiciales de la justicia constitucional; 
sería intercultural porque es necesario entender que la coordinación se 
realiza con autoridades jurisdiccionales de otro sistema jurídico distinto al 
nuestro, procesal, jurídica, formal, etc., por lo que es necesario comprender 
los procedimientos de una manera distinta; y sería aplicado porque debería 
hacerse según las circunstancias específicas que dependen de la conexión 
indígena: con la persona y el territorio indígena. En verdad dice Barbosa: “la 
eficiencia de la administración de justicia no depende tanto de las virtudes 
de la legislación procesal de turno, sino del sentido lógico que los operadores 
de jurídicos —léase aquí también autoridades indígenas— le impriman a la 
interpretación y aplicación de esas normas objetivas” (Barbosa 2004:73) 

Como el texto va dirigido a personas que tienen la responsabilidad de admi-
nistrar justicia por mandato legal, no es vano dar a entender que el primer 
mandato a cumplir es respetar y hacer respetar la Jurisdicción Especial Indí-
gena.

Se piensa razonablemente que —por lo pronto— a ese asunto no hay que 
darle muchas vueltas; asunto que, por lo demás, constituiría la base para un 
gran acuerdo fundamental para ejercer la coordinación. 



4. Cultura de la coordinación

Finalmente, lo cultural, introduce una reflexión sobre que virtualmente 
ampliaría y perfeccionaría nuestras visiones sobre el universalismo del siglo 
XIX, para pensar y actuar con un universalismo del Siglo XXI, mediante el 
particularismo cultural, o el derecho a la especificidad cultural que la inter-
pretación constitucional ha reconocido. Para aproximarnos a lo dicho, sería 
pertinente resolver las aparentes contradicciones en que se expresa que lo 
universal solo se realiza mediante el reconocimiento de la particularidad, 
elementos que de discusión que no deben ignorarse, pues todo sistema jurí-
dico es particular y obedece a una cultura en particular, la cual tiene su 
propia historia, por lo que se deduce que si toda cultura es histórica y parti-
cular, el sistema que depende de ella también lo será a su modo. El hecho es 
que ese es un universal e imponderable cultural. Por lo tanto, antes que fijar 
posturas, se trazan los caminos:

•• La cultura es universal en la experiencia del hombre; sin embargo, cada 
manifestación étnica, local regional es única.

•• La cultura es en apariencia estable, pero su cualidad es dinámica y mani-
fiesta continuo y constante cambio. Una cultura está viva porque es diná-
mica, esa es su esencia humana, por lo cual todo Universal humano, y 
todo derecho humano no debería pronunciarse en contrario.

•• La cultura incide significa y performativa en el curso de nuestras vidas, y 
sin embargo de manera intrínseca y extrínseca.

Los jueces de la república y las autoridades indígenas generaran nuevos 
hábitos y desarrollarán nuevas costumbres, crearán las bases de una tradi-
ción nueva con la cual se comprometerán, es decir, formarán una nueva 
cultura para la coordinación judicial, que contribuirá a la convivencia judi-
cial entre sistemas jurídicos distintos posibilitando el impartir justicia de 
manera eficiente a quienes tienen derecho a que no se les juzgue en el marco 
de una cultura distinta a la que se han criado. 

El módulo ha desarrollado la categoría “advertir” para indicar la diversidad 
de casos que se podrían presentar con la finalidad de propiciar su rescate, 
recolección, acopio y análisis, a la vez que para estimular la conceptuali-
zación, categorización y clasificación de los casos reales reunidos desde la 
primera formación de jueces y autoridades indígenas, hacia adelante. La 



Escuela Judicial “Rodrigo Lara Bonilla” ha respaldado investigaciones para 
recoger los contenciosos tratados por las justicias indígenas.

A la hora de pensar la jurisdicción indígena la casuística es casi infinita [que 
si un indígena dice que no es indígena (sic), que si está fuera del territorio, 
que si es un caso de orden público, de tierras, de educación, de narcotráfico, 
orden público, de aborto, de familia, de menor, de homicidio o de concilia-
ción, que si la fiscalía intervino, que si violaron el debido proceso, que si el 
juez sentenció vulneración a los derechos humanos, que si fue un atraco, 
maltrato, o robo de un camión o de una gallina, que si impuso el castigo del 
fuete, la cárcel o el cepo, que si algo es, o no es, o ya dejó de ser autóctono, 
que si es una costumbre indígena de verdad porque la ley pide taxativamente 
que lo sea, que si es un crédito, o préstamo o minga, que si es venganza o 
pena, que si la autoridad esta borracha, que si es, que si es, que si es cultural 
que traigan al antropólogo para que haga una peritación, etc.], y por lo que 
sabemos cuando llega la casuística, se va el entendimiento debilitando la 
comprensión. Primero hay que encontrar las hebras para luego meterse en 
las tramas del tejido. Aclárense primero los conceptos, luego los casos, y ya 
se verán los procedimientos, dice este nuevo dicho.

Es ineludible encajarle mucha inteligencia a la casuística para evitar el lacó-
nico: “por eso es que falta la ley de coordinación”, que por su efecto jurídico 
impide reconocer —paradójicamente— la existencia jurisdiccional. Un fiscal, 
experto en el asunto —así se presentó— llegó a decir en un seminario acadé-
mico que el Artículo 246 de la Constitución solo podría realizarse después 
de aprobar la Ley Estatutaria para la Coordinación, es decir, invirtió la jerar-
quía normativa de un tajo sin rubor alguno ante los atónitos indígenas que le 
escuchaban, pero como los indígenas nunca han tragado entero y se enteran 
más de la cuenta, uno de ellos llegó a preguntarle al fiscal si la pirámide 
de Kelsen ya no era válida, pues su explicación le daba mayor rango a una 
norma de menor jerarquía constitucional

Como el mensaje siempre es el mismo [“es muy difícil dejarle la administra-
ción de justicia a los indígenas porque ellos no tienen ni orden ni concierto 
”, “cómo se les deja semejante autoridad si ellos dejan ir a los sindicados”, 
“los indígenas no entienden de derecho pues no presentan pruebas para el 
debido proceso”, etc.], las cosas siguen igual y la quiebra del ordenamiento 
jurídico no se ha hecho esperar: en el mejor de los casos el asunto pasa a 
la justicia ordinaria judicializando a la autoridad indígena, y punto; ya se 
encargará la corte de resolverlo cuando llegue a su jurisdicción. Desde luego 



eso es independencia —a la brava— del juez ordinario o del fiscal (más bien 
pendencia) contra la independencia de la autoridad indígena, pero en esa 
decisión los derechos fundamentales de los pueblos indígenas ya han sido 
violados. Hasta ahora ningún tribunal se ha pronunciado al respecto sobre 
la violencia que reside en este hecho. 

“Cuando una ley está en contradicción con la razón —escribió Tomás de 
Aquino— se la llama ley injusta, y así no tiene razón de ley, sino que más 
bien se convierte en una especie de acto de violencia”. Si creyendo impartir 
justicia se está ejerciendo violencia, algo será necesario cambiar. La resis-
tencia a las leyes injustas y a la opresión que pueden ejercer los jueces tiene 
una larga tradición en la historia de los pueblos indígenas, porque muchas 
veces —más cuando no se tiene en cuenta el componente de la diferencia 
cultural, hoy derecho a la diversidad étnica— los desafueros y las iniqui-
dades que se engendraron fueron muchas

La frase “falta la ley de coordinación” generalmente viene calificada por esta: 
“siempre y cuando no contraríe a la constitución y las leyes”, que antes de 
precisar el marco legal logra legitimar la exclusión jurisdiccional. Es contun-
dente porque es la limitación constitucional ad litteram de la jurisdicción 
indígena. Limitación no significa eliminación, pero eso es lamentablemente 
lo que termina entendiéndose y haciéndose, y así la jurisdicción indígena 
queda en suspenso por la vía de la coordinación. No obstante, son pocos 
los que se han detenido a pensar la especificidad que adquiere esa limita-
ción cuando es generada por el reconocimiento normativo del ejercicio de 
la impartición de justicia en condiciones de diversidad cultural, el cual le 
confiere a los distintos sistemas jurídicos y a sus decisiones concomitantes 
una especial legalidad, igualdad y constitucionalidad, relativa a la interpre-
tación que se haga bajo ese mismo marco tutelar que impone los límites.

A efectos de la coordinación es importante que estemos creando esa espiri-
tualidad, esa filosofía, sentido de justicia, autonomía y fortaleza de nuestro 
sistema judicial. El idioma es lo que significa el ser tratado en un idioma indí-
gena, pero también en dejar abierta la posibilidad de pensar. Las costumbres 
y las tradiciones se trata de acostumbrarnos a la coordinación básica. Que se 
vuelva una costumbre jurídica, ya que es a costumbre hace que el sistema 
funcione, que haya seguridad, que se respete la competencia y que no se 
vulneren los derechos de los indígenas.







Unidad 1

45

ESPIRITUALIDAD

PROPÓSITO 

Identificar los aspectos culturales, cosmovisionales e identitarios –prote-
gidos los tres por la Constitución- que dan contenido a la diversidad 
étnica, a los sistemas jurídicos indígenas, a la jurisdicción indígena y a la 
coordinación jurisdiccional básica.

OBJETIVOS

1. Analizar la presencia de las diferentes concepciones de mundo.

2. Valorar la estrecha relación entre espiritualidad, las resistencias, la 
justicia y la autonomía



﻿

46

Introducción 

La espiritualidad de los pueblos indígenas se concibe como fundamento de 
los sistemas jurídicos propios y como soporte de los mecanismos étnicos de 
impartición de justicia empleados al interior de dichas comunidades, algunos 
de los cuales podrían ser, eventualmente, utilizados como mecanismo de 
coordinación jurisdiccional. Para desarrollar la Unidad se abordarán tres 
temas: las culturas, las cosmovisiones y las identidades12. La espiritualidad es 
anterior a todo fundamento de legitimidad o legalidad constitucional de dere-
chos de los pueblos indígenas, en ella radica lo que en la sociedad nacional se 
denomina fuentes de constitucionalidad indígena. 

No es la espiritualidad una filosofía que fundamente un sistema, es un 
mandato cultural, susceptible de ser comprendido como un mandato consti-
tucional escrito en los territorios y en el ser de los indígenas, que no se lee pero 
se cuenta, que no se escribe pero se danza, y que se obedece de modo natural.

Por esta razón, es factible entender que fundamentos tan arraigados en 
el derecho natural, como los que existen en un mito indígena, tengan la 
validez necesaria para legitimar el proceso judicial, étnicamente diferen-
ciado, y consecuentemente, reconocer la Jurisdicción Indígena sin más 
trámite que lo indicado por la ley para cualquier procedimiento con cual-
quier otra jurisdicción. Esto sería un gran avance, en el entendido de que 
la jurisdicción indígena se encuentra basada en el reconocimiento no de 
una competencia en sí, sino de un sistema jurídico total reconocido por 
el sistema judicial nacional. Dicha comprensión, daría cuenta del respeto 
que un juez tiene respecto de la seguridad jurídica que todo sistema judi-
cial debe aportar a la sociedad. 

Precisamente por obedecer a formas culturales y de espiritualidad dife-
rentes, que son reconocidas, protegidas y promovidas por el Estado 
colombiano, resulta imperativo comprender y sensibilizar sobre la parti-
cularidad de la jurisdicción Especial Indígena. La espiritualidad es un 
aspecto cultural propio de todo pueblo indígena, de toda sociedad pues 

12 Los tres temas en Colombia son fundamentales: la promoción de la diversidad cultural, el libre desarrollo 
de la personalidad de los ciudadanos, y el derecho de los indígenas a ser juzgados según los usos y 
costumbres de la tradición cultural a la que pertenezcan.



 ESPIRITUALIDAD

47

no existe en la historia un pueblo sin creencias, sin visiones del mundo, 
sin sentido de pertenencia.

La espiritualidad reviste ancestralidad, está asociada integralmente a la 
vida de las etnias, y no puede confundirse con una opción confesional; 
es la base de la organización de todo pueblo indígena y de su funciona-
miento. Culturas, cosmovisiones e identidades son fundamentales para 
conocer el papel que desempeña la espiritualidad de los pueblos indí-
genas en la concepción, estructura y seguridad de sus sistemas jurídicos, 
así como entender y visibilizar la importancia que reviste para el ejercicio 
jurisdiccional de coordinación con la Rama Judicial colombiana. 

La espiritualidad posee una incuestionable relación con las particulares 
forma de impartir justicia de cada uno de los pueblos indígenas, con los 
procesos judiciales, con la estructura, organización y administración de 
los sistemas jurídicos indígenas, y con las garantías constitucionales para 
la impartición de justicia, de acuerdo con los usos y costumbres, normas, 
procedimientos y con la protección constitucional de los derechos de los 
pueblos indígenas y sus integrantes.

Los conceptos cultura, cosmovisión e identidad se conciben en plural y 
así deben ser tenidos en cuenta: deberían llegar a comprenderse como 
culturas, cosmovisiones e identidades. Contrario a lo que usualmente se 
cree, los indígenas no son idénticos unos a otros, poseen una significa-
tiva diversidad étnica, cultural, jurídica, entre otros. Por ejemplo, no es lo 
mismo hablar de un Nasa que de un Ticuna. Por ello, el término indígena 
empleado como una generalización confunde cuando se usa recurriendo 
a dicha creencia que homologa y reduce a una sola entidad cultural. Al hablar 
interculturalmente de indígenas se deberá pensar siempre en la pluralidad 
de pueblos, ya que existen 102 culturas, cosmovisiones, tradiciones jurídicas e 
identidades distintas entre ellos, en tanto igual número de pueblos.

Así las cosas, el actuar intercultural con los miembros de los pueblos 
indígenas requiere tener de presente la singularidad de cada pueblo, para 
poder interactuar justamente con su respectivo e inequívoco sistema jurí-
dico, pues en tal circunstancia, la igualdad del derecho para los pueblos y 



﻿

48

los ciudadanos indígenas se materializa en la especificidad cultural13. En 
este sentido, no se trata de aplicar una norma no importa a quien siempre 
y cuando sea indígena, sino de no conculcar un derecho a un pueblo indí-
gena, que sea cual sea, importa en su especificidad14.

La espiritualidad se relaciona entonces con el respeto, apego y rituali-
zación que los pueblos y las personas brindan a sus propias memorias 
históricas, hábitos, costumbres y tradiciones convertidas en culturas; a 
sus creencias, fervores, devociones y valores que promueven la convi-
vencia convertidas en visiones del mundo; y, a los anhelos de sociedad 
y a sus luchas históricas por el reconocimiento como pueblos indígenas 
convertidas en etnicidades, es decir identidades políticas fundamentadas 
en rasgos culturales. 

Culturas, cosmovisiones e identidades operan de modo relacional, cons-
tituyendo los baluartes del modo de ser de los pueblos indígenas, cuya 
vulneración podría propiciar el resquebrajamiento de todo el orden 
cultural. La espiritualidad, es pues un eje fuerte que vincula procesos 
ancestrales con cosmovisiones y posiciones políticas en la realidad actual.

La Unidad I, Espiritualidad, aborda tres temas. Las culturas es el 
primero. Se organiza y desarrolla la diversidad cultural, la mentalidad, 
y los idiomas. La diversidad cultural porque es necesario entender la 
diversidad étnica en tanto que es un acuerdo constitucional básico para 
consolidar la justicia, la democracia y la convivencia entre los colom-

13 ‘…las comunidades indígenas reclaman la protección de su derecho colectivo a mantener su singularidad 
cultural, derecho que puede ser limitado sólo cuando se afecte un principio constitucional o un derecho 
individual de alguno de los miembros de la comunidad o de una persona ajena a ésta, principio o 
derecho que debe ser de mayor jerarquía que el derecho colectivo a la diversidad.’ Es decir, la Corte 
considera que los derechos fundamentales pueden tener preeminencia, pero tal preeminencia debe 
ser resuelta teniendo en cuenta: ‘…las circunstancias del caso concreto: la cultura involucrada, el 
grado de aislamiento o integración de ésta respecto de la cultura mayoritaria, la afectación de intereses 
o derechos individuales de miembros de la comunidad, etc. Corresponderá al juez aplicar criterios 
de equidad, la “justicia del caso concreto” de acuerdo con la definición aristotélica, para dirimir el 
conflicto, teniendo en cuenta los parámetros constitucionales y jurisprudenciales establecidos al 
respecto” (Sentencia C -139/96 Corte Constitucional). 

14 Por ejemplo, entre los wayúu de la Guajira la familia o el clan de la persona afectada investiga quien 
ha cometido el acto criminal y después de identificarlo con precisión, busca al palabrero para que 
intermedie con la familia, que es la responsable. Imagínese si no existiera jurisdicción indígena que 
trate ese asunto los niveles de violencia que se desatarían pues, al llevarse a un individuo, el juez y su 
familia podrían ser sometidos a la ley wayúu.



 ESPIRITUALIDAD

49

bianos y los indígenas y los pueblos indígenas. Las cosmovisiones es el 
segundo; contempla las creencias, la religiosidad y la transversalidad de 
los valores, puesto que son efectos y fundamentos de las culturas, valores 
jurídicos que es necesario repensar o, cuando menos, tener en cuenta. 
Las identidades es el tercer y último tema de la primera unidad. Trata 
del problema de la conciencia indígena como forma de construcción de lo 
colectivo, del desarrollo histórico de la persona y de la cristalización de 
sus costumbres y tradiciones.



﻿

50

TEMA 1

Las culturas

Interesa enfocar la cultura a partir del significado diferencial que los seres 
humanos le otorgan a las pautas de comportamiento, porque aunque las 
pautas las podemos encontrar de un lado a otro, no significa que sean 
idénticas o iguales: ¿existe es el “debido proceso” Nasa? ¿De no existir qué 
lo sustituye?, y ¿de existir cómo es? En ese sentido el significado posible 
para “cultura” tendría que concebirse como el conjunto de significaciones 
sobre hechos o relaciones sociales presentes en una sociedad. O, más 
precisamente, como pautas de significados “históricamente transmitidos 
y encarnados en las relaciones sociales, en virtud de las cuales los indivi-
duos se comunican entre sí y comparten sus experiencias, concepciones 
y creencias” (cfr. Thompson, 1998,197). 

La cultura es el conjunto de creencias, instituciones y prácticas por las que 
un pueblo, etnia o nación afirma la presencia en el mundo en un momento 
histórico dado y en un espacio determinado15. Como existen muchos 
pueblos en el mundo, se entiende que existen muchas culturas, pues cada 
pueblo desarrolla la suya propia según sus usos y costumbres. Además, se 
puede decir que cada pueblo desarrolla su propia cultura jurídica. Al decir 
desarrolla, se da a entender que los pueblos indígenas, como todo pueblo, 
etnia o nación, genera sus derechos propios según sus usos y costumbres, 
los que a su vez, son influidos por las presiones históricas de los tiempos y 
por las necesidades del orden colectivo de cada uno de los pueblos.

15	 “La cultura o civilización, en sentido etnográfico amplio, es aquel todo complejo que incluye el 
conocimiento, las creencias, el arte, la moral, el derecho, las costumbres y cualesquiera otros hábitos 
y capacidades adquiridas por el hombre en cuanto miembro de la sociedad” (Tylor, 1976, 29). Este 
concepto ha sido útil como punto de referencia obligado del prolongado debate antropológico sobre la 
cultura. La ley de cultura, en Colombia, lo recoge guardando el mismo sentido de finales del siglo XIX, 
“Artículo 1… 1. Cultura es el conjunto de rasgos distintivos, espirituales, materiales, intelectuales y 
emocionales que caracterizan a los grupos humanos y que comprende, más allá de las artes y las letras, 
modos de vida, derechos humanos, sistemas de valores, tradiciones y creencias. (Ley 397 de 1997, 
TITULO I).



 ESPIRITUALIDAD

51

Desde una perspectiva intercultural, interétnica e internacional, el concepto 
de cultura no puede ser entendido bajo las acepciones que suele tener como 
“buenas costumbres”, “nivel de educación”, y “formación artística”, aunque 
muchas veces los países hagan extensiva esa noción al desarrollo cultural.

En este subtema se tratará acerca de la diversidad cultural, es decir, de 
un derecho fundamental de los colombianos; de la mentalidad, o sea, del 
porque cultural del por qué pensamos lo que pensamos de los indígenas; 
y, de los idiomas de los pueblos indígenas, es decir de la formas de comu-
nicación de sus normas culturales16.

1.1. Diversidad Cultural

El artículo 7°de la Constitución Política establece dentro de los principios 
fundamentales la diversidad, así: “El Estado reconoce y protege la diver-
sidad étnica y cultural de la Nación colombiana”. Así, la diversidad étnica 
en Colombia es una realidad cultural e histórica de la población colom-
biana, un componente intercultural que por efecto de la realidad cultural 
diversa es rico en significaciones y un principio jurídico. Obviamente, la 
combinación de esas tres características lo ha convertido en un derecho.

En tanto realidad refleja el tema de las culturas y se trata en plural; 
baste con pensar un momento en el significado de 102 sistemas jurí-
dicos distintos, con 102 culturas jurídicas distintas operando dentro 
del Sistema Judicial Nacional. 

Como todos los seres humanos son seres culturales, se puede decir que 
toda relación social (un saludo, una comida, un juicio) es entre culturas, 
es decir es intercultural. Es intercultural porque se ponen en circulación 
significaciones distintas sobre un mismo hecho. Todos los elementos 
culturales están llenos de una pluralidad de significaciones, no son solo 

16 Se ha organizado el subíndice con la intención de su funcionalidad para la coordinación. En ese sentido la 
diversidad cultural, la mentalidad, las costumbres y los idiomas, se ligan a la espiritualidad (cultural, 
cosmovisional e identitaria) mediante: 1. la función cognitiva, en tanto las culturas constituyen 
esquemas de percepción para comprender y explicar la realidad; 2. la función identificadora, porque las 
culturas, mediante representaciones sociales, definen identidades para salvaguardar la especificidad; 
3. la función de orientación, porque las culturas dan pautas –norman-, comportamientos y prácticas; 
y, 4. la función justificadora, porque las culturas explican, legitiman y ordenan los comportamientos.



﻿

52

variedad por la cantidad. Por ello no basta con entender la pluralidad de 
sistemas jurídicos indígenas, sino sus fundamentos que son las significa-
ciones que esos sistemas lanzan a sus actores y usuarios para brindarles 
seguridad y justicia. Geertz entiende la cultura como una “telaraña de 
significados”, pensando con Weber que el hombre es un animal inserto 
en telarañas de significación que él mismo ha tejido: “Considero -dice 
Geertz- que la cultura es esa urdimbre y que el análisis de la cultura 
ha de ser, por lo tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes, 
sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (cfr. Giménez 
2005:17). El derecho en tanto práctica cultural es, en cierta forma, funda-
mentalmente una hermenéutica. Lo es si se le enfatiza más allá de conside-
rarlo como la extraordinaria maquinaria de producción técnica de normas. 

La cultura como producción cultural permite pensar en su capacidad 
de construir una cultura, por ello se piensa en la cultura de la coordi-
nación. Los rasgos determinados de cada cultura, las particularidades y 
diferencias culturales, son inherentes a la naturaleza humana, pues está 
en la naturaleza humana el diferenciarse, el producir de manera perma-
nente diversidad cultural. Porque es así, justamente, existe la diversidad 
cultural. Pero, como también es cultural, se debe modificar el pensa-
miento del siglo XIX que pensaba que la igualdad era reducir la diver-
sidad a uno, y no potenciarla para redefinir la igualdad en la pregunta 

¿Se puede ser iguales siendo diferentes? Si, de hecho esa es la expresión 
de una realidad. Esa, sería, la fórmula de comprensión para sabernos 
igualmente libres, para sentirnos respetados en nuestra especificidad, y 
percibir la dignidad de las distinciones.

El alcance de la diversidad étnica, como principio jurídico, ha sido tratado 
por la Corte Constitucional en distintas sentencias, todas ellas referidas 
a los pueblos indígenas (cfr. Zambrano 2007). Una de ellas señala que 
el principio de la diversidad “no es simplemente una declaración retó-
rica, sino que constituye una proyección, en el plano jurídico, del carácter 
democrático, participativo y pluralista de la república colombiana y 
obedece a la aceptación de la alteridad, ligada a la aceptación de la multi-
plicidad de formas de vida y sistemas de comprensión del mundo dife-
rentes de los de la cultura occidental” (Sentencia SU 039 de 1997) 



 ESPIRITUALIDAD

53

Ahora bien, en tanto principio jurídico da cuenta de los derechos indi-
viduales y colectivos de la diversidad. En cuanto a los primeros, quizás 
una de las características más interesantes de la diversidad cultural, en 
la perspectiva de los derechos constitucionales individuales, es que le 
brinda la garantía a la persona de 

“definir su identidad con base en sus diferencias específicas y en va-
lores étnicos y culturales concretos, y no conforme a un concepto 
abstracto y general de ciudadanía, como el definido por los Estados 
liberales unitarios y monoculturales” (Sentencia SU-510 de 1993). 

Ahora bien, la diversidad étnica en tanto principio, ha producido un 
hecho histórico relevante: ha urgido a los derechos supérstite de la 
antigua constitución y a los nuevos nacidos de la de 1991, a adaptarse a 
las realidades sociales que lo interpelan a diario, con la firme intención 
de satisfacer las necesidades de reconocimiento que ellas le demandan. 

Tal necesidad de reconocimiento se refiere a aquellas colectividades que 
se caracterizan por ser diferentes en cuestiones etnicidad, etnia, cultura o 
cosmovisión. Ellos son, entre otros, los pueblos indígenas que comportan 
una complejidad enorme, una diversidad y una variabilidad cultural, la 
cual debe ser protegida sin exclusión de ningún tipo. Cada pueblo indí-
gena, por más difuso17 que sea, en realidad no es una cultura, es todo 
un sistema cultural que, aunque fueran 100 personas su población, nos 
desbordaría de sinuosidades y complicaciones. Así, sus mal llamados 
usos y costumbres responden a todo un sistema de sistemas (jurídicos, 
axiológicos, económicos, políticos) interconectados y fluídos.

De esa manera, pensando lo individual (personas) y lo colectivo (pueblos, 
unión de pueblos y unión de personas indígenas) de la diversidad, el 
reconocimiento de la diversidad étnica y cultural obedece al impera-
tivo, dice la corte constitucional, de construir una democracia cada vez 
más inclusiva y participativa y de ser consecuentes, de otro lado, en la 

17 Uso el término difuso con exactitud. No obstante, no me refiero a que esa sea una cualidad de un pueblo 
indígena en particular o pueda ser usada para ello. En realidad lo que es difuso es la noción, o bien de 
pueblo, o bien de indígena que se usa. Los conceptos son asunto de representación, por lo cual, hablo 
de lo difusas que son algunas representaciones que algunos colombianos tienen sobre: los pueblos 
indígenas, los pueblos, etnias o naciones y, los indios, aculturados o indígenas (N. del A).



﻿

54

concepción según la cual la justicia constituye un ideal incompleto si no 
atienden a las reivindicaciones de reconocimiento de los individuos y 
comunidades18. 

La diversidad étnica y cultural establece en Colombia, dos elementos 
precisos, para entender los lugares exactos de los derechos colectivos, y 
los derechos individuales, sin vulnerar o menoscabar los unos y los otros, 
por alguna confusión o mal interpretación.

1.2. La mentalidad

Hace unos 30 años existieron en Colombia los verbos sinónimos “guahi-
biar” y “cuibiar”, derivados de los etnónimos guahibo y cuiba. Significaban, 
según los antropólogos, Arocha y Friedemann, “salir a cazar indígenas”, 
guahibos o cuibas, según fuera el caso. Literalmente a matarlos, porque 
eso era lo que hacían los colonos de las llanuras del Arauca vibrador con 
esas personas. “Son como la maleza”, argumentaban (cfr. Arocha 1985). Los 
antropólogos horrorizados con el evento de La Rubiera se preguntaron una 
y mil veces, como nosotros hoy en día ¿cuál habría sido el detonante que 
se disparó en las cabezas de los colonos, antes de que ellos apretaran el 
gatillo de sus escopetas para matar a los indígenas como si fueran maleza 
del monte y no seres humanos? ¿Cuál era ese poderoso dispositivo que 
impedía ver personas en los cuibas y guahibos, pero los preparaba eficien-
temente para percatarlos como carne de caza, carnada para los chulos?

- Cierre un momento los ojos y piense en África. ¿De qué color es la 
gente que imagina? 

Un porcentaje alto, muy alto, de personas, no imagina la llamada “gente 
blanca”. Además, no imaginan a ninguna persona en particular, simple-
mente, señalan que el color de la gente africana es el negro; toda la pobla-
ción de ese continente queda subsumida en el despotismo racista de los 
colores. Cuando se presentó este capítulo a las autoridades indígenas y a 
los jueces de la república, ambas categorías se sumaron a la estadística19. 

18 Cfr. los trabajos Apropiación y reconocimiento de la diversidad étnica;y ejes políticos de la diversidad, 
trabajos en los que se hace una pormenorizada revisión de las sentencias de la corte constitucional 
producidas hasta junio de 2006.

19 Pero además, ambos coincidieron en la imagen común de que los colombianos tienen sobre lo indígena, 



 ESPIRITUALIDAD

55

Para pensar la manera como se concibe a los indígenas basta hacer uso 
de la noción “mentalidad”, para no alargarnos con la de “larga duración”; 
para comprenderla basta usar un método arqueológico20, o basta aplicár-
sela a la “estatus del miserable, menor y rústico”, con el que se definió por 
mucho tiempo a los indígenas. 

Se podría recitar a la perfección las leyendas rosa y negra de la colo-
nización española en América, denunciar las atrocidades pasadas y 
presentes, o liderar un movimiento proindigenista, pero las preguntas 
sobre los cuivas y sobre África seguirían sin obtener respuesta. Los estu-
dios históricos sobre mentalidades trataban de identificar los hechos que 
hacen que, aunque presumamos de desarrollo, evolución y civilización, 
todavía actuemos con una mentalidad de hace más de 2000 años (para no 
entristecernos con datos provenientes del magdaleniense), en materia de 
reconocimiento de las diferencias culturales. 

La mentalidad es una cultura y modo de pensar que caracteriza a una 
persona, a un pueblo, a una generación, etc. Algunos autores señalan que 
la mentalidad es una estructura que, independientemente de las percep-
ciones y de las intenciones de los individuos, dirige las relaciones sociales 
y engendra discursos (cfr. Zambrano 2007). Tenemos que aprender –o 
desaprender- interculturalmente qué es lo que ronda en nuestras cabezas, 
sin que seamos conscientes de ello, cuando hablamos de indígenas. El 
término indígena descansa en una poderosa mentalidad que guarda una 
forma cultural que nos hace discriminarlos. 

Mucha gente se resiste a creerlo, dice que no es así; pero –inconsciente-
mente- o jurídicamente, es decir racionalmente, se les impide por varias 
razones que son el indicio de la mentalidad. Por qué cuando vemos a 
un indígena al lado nuestro, hablando muy bien el español, vistiendo 
ropa de marca, contándonos anécdotas de viaje a lugares remotos que ni 
siquiera hemos soñado, decimos que ya es un aculturado, que no aplica 
la noción de indio porque sabe mucho de nuestra cultura (como si por 
el hecho de hablar inglés y haber vivido un par de lustros en algún país 
extranjero, uno dejara de ser colombiano). 

calificándolos: “somos indígenas, pero hay unos más civilizaditos que otros”.
20 Se trata de dos nociones histórica. La escuela de las mentalidades. Y, el estudio de las largas duraciones que 

inició Braudel. El método arqueológico es un método histórico cuyo emblema es el filósofo, Foucault.



﻿

56

“Han cambiado” decimos, y pensamos (“han salido de salvajes a civili-
zados, por lo tanto han perdido su status de atraso”) con lo cual el derecho 
a ser diferente, que siguen siéndolo, se les esquilma. Lo mismo sucede con 
conceptos como pobres, o ignorantes, Por eso, aunque sepamos que los 
españoles mataron muchos indígenas en América, no sabremos por qué 
los colonos disparaban a los cuivas, o, por qué muchos colombianos entre 
ellos muchos jueces, se niegan a entender que el Estado ha creado una 
jurisdicción de indígenas para indígenas en el Sistema Judicial Nacional21.

¿En qué estructura –vale decir, en qué mentalidad- descansa la percepción 
que hace ver a los indígenas como incapaces de juzgar, poco elegantes en 
sus argumentaciones, abusivos jurisdiccionalmente, y, con maravillosas 
cosmovisiones inútiles para poder responder al Sistema Judicial Nacional?

Muchos estudios antropológicos, históricos y filosóficos han demos-
trado la existencia de la estructura subyacente y, con ello, inconsciente, 
que delimita el campo del conocimiento, los modos como los objetos son 
percibidos, agrupados, definidos22. La mentalidad se manifiesta en ese 
conjunto de percepciones que a través del tiempo, en lo bueno y en lo 
malo, nos develan la permanencia de lo que significa la capacidad de 
discriminar cultural y étnicamente, que se encuentra en la palabra, indí-
gena. Nada nuevo hay bajo el sol, todo debería cambiarse en materia indí-
gena, y las autoridades indígenas también tendrían que cambiar. Eso no 
significa perder el norte de su cultura, o su autonomía. 

En materia indígena debemos pensar el llamado estatus del miserable, 
menor y rústico (Cfr. Yrigoyen 2006). Una figura anterior proveniente del 
medioevo, pero que llegó a América y se instaló como política de percep-
ción de lo indígena, la cual tendría que revisarse si sigue vigente en nues-

21 La mentalidad es historia cultural que determina los distintos modos de percepción y acción con los pueblos 
indígenas –racionales, emotivos, imaginarios, inconscientes y conductuales–, que corresponden a 
distintos modos de percibir o actuar en la realidad y que se entrelazan entre sí. Respondería a 1) cuáles 
son las formas mentales complejas como la memoria, las actitudes, las creencias o valores que hacen 
parte del legado cultural trasmitido a través del tiempo; 2) Las mentalidades en función de un tema 
circunscrito a aplicación de la justicia a un tiempo, espacio, naturaleza, trabajo, o institución, entre 
otros; 3) Las mentalidades en función de un sujeto indígena uy juez; y 4) Las mentalidades en función 
de un período temporal en la actualidad concreta (Cfr. Giménez 2003).

22 Foucault, Bourdieu, Levi-Straus, Braudel



 ESPIRITUALIDAD

57

tras mentes hasta la fecha23. Cuando se dice un cambio de mentalidad, 
no se habla de un horizonte de buena voluntad hacia el futuro, sino de 
un repliegue sobre las bases en que descansa la incapacidad de hacer el 
cambio. Dicho status trata de significar de que cuando se habla de indí-
gena se les piensa “atrasaditos”, “sucitos”, “pobrecitos”, aún cuando las 
más de las veces, se argumenta sobre sus culturas, su riqueza espiritual 
y su capacidad de decidir por ellos mismos. Uno no se imagina cuando 
“hay que escribirles con dibujitos, que entiendan” cuando lo que hay que 
hacer es que ellos puedan traducir a sus idiomas las cosas. A veces, con la 
buena voluntad se borra de un codazo. Luego de explicar a un auditorio 
sobre las fortalezas, la capacidad de decisión, y la necesidad de políticas, un 
estudiante me pidió la dirección para mandarle una ropita a los indígenas.

Si en lo que descansa la idea actual que se tiene de indígena es en dicho 
status, los pueblos indígenas nos tratan con sus demandas, y lo que el 
Estado quiere es que se reconozca, porque las cosas no funcionan bien. 
Porque las instituciones, las personas niegan la jurisdicción, porque 
existen jueces que piensan, porque existen que no son capaces. Con ese 
argumento se pierde el derecho a la legalidad. Lo racional es tener en 
cuenta que la ley determina que ellos operen, y que en consecuencia por 
principio judiciales como de independencia judicial, a esa jurisdicción 
no se le puede impedir su ejercicio, y que el competente para llevarlo a 
cabo es una autoridad indígena. Hasta los mismos indígenas, a veces, 
contribuyen a que ese derecho no sea ejercido por ellos mismos. Y, con 
ello se van conculcando derechos. 

1.3. Los idiomas 

Colombia tiene, al igual que todos los países del mundo, un idioma 
oficial, el castellano. Llegado de Europa con los españoles en el siglo XVI, 
es hablado por la totalidad estadística de la población nacional. Aunque 
es uno, tiene variaciones regionales nacionales como el costeño, el paisa, 

23 Yrigoyen, La diferencia no obstante, es cultural. Prdice sujetos subordinados, cultural, social y 
políticamente. Es más esa acto podría dar razón de los colonos asesinos de cuibas, quienes se 
decalron sorprendidos de quie lo que hacían era algo malo. Se trata de entender que esa menatlidad 
es compartida también por los indígenas: El trabajo de Raquel Irigoyen Fajardo, presentado en una 
charla en la Universidad Externado de Colombia, muestra la manera como las categorías Salvaje, 
Menor, miserable y Rústico



﻿

58

el pastuso, el bogotano, etc, así internacionales como el andaluz, el astu-
riano, el mexicano, o el ecuatoriano. Pero a parte de ésta existen sesenta 
y cinco lenguas indígenas, que han sobrevivido al arrasamiento de las 
políticas lingüísticas hispanas y republicanas. 

La Constitución las reconoce a todas24. Lamentablemente, en palabras 
de Emilio Ordoñez, la igualdad jurídica de los idiomas, formalmente 
hablando, no es capaz de asegurar la igualdad real de los idiomas indí-
genas: “Robarle la palabra, el derecho al habla, a un idioma es un crimen de 
lesa humanidad, un “idiomicidio”, sentencia Ordoñez (cfr. Ordoñez 2002).

 Es muy común escuchar la pregunta ¿qué dialecto indígena habla usted? 
En ciertas circunstancias, esa sería una pregunta técnica. Pero, quiero 
referirme al uso cotidiano del término dialecto y a las implicaciones 
que tiene su uso en esa pregunta, desde la perspectiva de la mentalidad 
de que se habló en el subtema 1.2. Cuando se dice dialecto y no se es 
lingüista, se está significando que el idioma al que se hace referencia es 
un idioma menor a otro. 

Incluso, cuando se dice, “lengua indígena” se significa que no llega a 
ser un idioma, y podría discutirse largamente si “los sonidos articu-
lados pero incomprensibles” que emite un Huitoto, son idioma, lengua o 
dialecto. Por ejemplo, el Diccionario de Uso del Español (1994) de Editorial 
Gredos, define lengua como “el conjunto de formas vocales de expresión 
que emplea para hablar cada nación. Se aplica con preferencia a «idioma» 
cuando se trata de pueblos antiguos...”. 

Un idioma es un sistema complejo de asociaciones entre ideas, sonidos y 
gestos que cada sociedad humana (pueblo o nación) posee sin excepción, 
por lo cual los pueblos indígenas tienen idiomas, los cuales pueden tener 
a la vez variaciones dialectales y tonales (por ejemplo, en los resguardos 
que componen su territorio, o en las veredas de un mismo resguardo). 
Además, sus lenguas difieren de las empleadas por las sociedades nacio-
nales, tanto en su forma oral como en la escrita.

24 “El Estado protegerá el castellano como idioma oficial de Colombia y las lenguas de los pueblos indígenas 
y comunidades negras y raizales en sus territorios. Así mismo, impulsará el fortalecimiento de las 
lenguas amerindias y criollas habladas en el territorio nacional y se comprometerá en el respeto y 
reconocimiento de éstas en el resto de la sociedad” (Constitución Política de Colombia).



 ESPIRITUALIDAD

59

Los idiomas indígenas son complejos e interesantes, tienen sus respectivas 
gramáticas, aunque no están escritas y, en muchos casos, se trabajan grafías 
para poderlos escribir. Todos son indispensables para transmitir sus tradi-
ciones e historias, y comunicar sus anhelos de transformación y lucha, por 
lo cual performan identidades y memorias, individuales y colectivas. 

Dichos idiomas, sean escritos o no, tienen un sistema gramatical propio. 
Una población indígena puede que no sepa leer y escribir su propio 
idioma, pero eso no quiere decir que no conozca su estructura, que no lo 
use, que no resulte complejo su estudio y que sean creativos (Cfr. Ordoñez 
2002). Todo idioma indígena comporta la complejidad de cualquiera de los 
idiomas nacionales que se hablan en la actualidad en cualquier país del 
mundo. El carácter ágrafo de muchos idiomas indígenas, o de transición 
gráfica, no impide que ellos tengan cuerpos literarios impresionantes, 
aunque no estén escritos. Un mito se cuenta como si estuviera escrito25, y 
se puede contar en ritos, celebraciones privadas o fiestas públicas. 

¿Qué tiene que ver esto de los idiomas con la jurisdicción indígena, si 
los indígenas colombianos –tal vez con excepción de lo nukak (en tanto 
pueblo), y de no pocos casos personales (individualidades al interior de 
los pueblos bilingües- pueden hablar español? Por que el idioma refleja 
el sistema jurídico de un pueblo indígena, lo performan (en el sentido 
de Jhon Austin de que las palabras producen realidades26), y lo realiza 
mediante el código de significaciones culturales. 

La realidad lingüística del sistema jurídico nos lleva a reflexionar sobre el 
derecho a hablar sus idiomas en sus territorios, y a pensar en la obligación 
del Estado a proteger lo poquito que queda de algunos, recuperándolos. 
El juicio en el idioma propio es una garantía procesal de los colombianos, 
como colombianos los indígenas tienen el derecho a ser procesados en su 

25 Si el lenguaje equivale al mismo configurarse humano en medio del configurarse de las cosas a través de 
las comunidades históricas y sus diferentes formas de habitar un mundo, ello se refleja en los modos y 
recursos linguísticos, correspondiendo de modo singular a lo que se manifiesta, indicando o callando 
a lo que se le sustrae o impide, en el espacio abierto por el acaecer de los entes que se ofrece para tejer 
la propia historia.

26 “no solo sirven para que los hablantes se comuniquen, sino que a la vez, son herramientas para nombrar 
la realidad según la perciben sus hablantes. Por consiguiente los idiomas manifiestan un modo de ver 
la realidad, es decir nos hacen captar las distintas cosmovisiones de los pueblos, sus anhelos y sus 
relaciones sociales (cfr. Ordoñez 2002).



﻿

60

propio idioma y a recibir la debida defensa técnica El derecho al idioma 
propio es un derecho humano, así que el asunto además de responder a 
la importancia valorativa de todo idioma (peso específico en cada pueblo 
indígena y a la diversidad de los idiomas en Colombia27), reconoce exclu-
sivamente su vínculo garantista con el hecho judicial. Durante la colonia, 
por ejemplo, los indígenas en los procesos judiciales tenían el derecho de 
emplear sus idiomas en los estrados y a tener traductores (cfr. Ordoñez 
2002:131).

27 Todo idioma se articula desde un determinado horizonte de comprensión, que la experiencia de un 
pueblo va esbozando. Las culturas van trazando diferentes horizontes de inteligibilidad, no reducibles 
entre sí, en cuanto significan diferentes formas de vida. De allí que surja la idea, no de traducción o 
equivalencia entre idiomas, sino de diálogo, asimilación, a través de una fusión de horizontes. Si bien 
los estudios comparados aportan luces al detectar estructuras semejantes o diferentes, también pueden 
confundir cuando el tema en cuestión no es visto desde su propio mundo histórico, en el encuentro con 
él; en todo caso se descubrirán, aún en estructuras semejantes, sentidos y articulaciones diferentes.



 ESPIRITUALIDAD

61

TEMA 2

Las cosmovisiones

La protección de la diversidad étnica y cultural de la nación colombiana, 
no se podría sostener sin una actitud de respeto hacia las distintas cosmo-
visiones que se traducen en formas de vida singulares y únicas. No se 
discute que en el territorio nacional se debe acatamiento a la Constitución 
Política. Empero, el juicio de conformidad constitucional de una determi-
nada acción o abstención de una autoridad indígena referida a miembros 
de su comunidad, como punto de vista externo a la misma, no puede 
operar sin que antes se intente aprehender su significado en el contexto 
sociocultural en que se origina. La violación constitucional, cuando ella 
se presenta, debe trascender la mera diferencia de enfoque cultural de 
una acción y, en términos indubitables, lesionar la dignidad de la persona 
humana. De lo contrario, se arriesgaría con reducir hasta límites en verdad 
opresivos, el horizonte ordenador de una determinada cosmovisión y, de 
otro lado, se tendría que exigir a los miembros de la comunidad indígena 
que en ella encuentran su patrón de socialización, la asunción de pautas 
extrañas al código cultural en el que se cifra su identidad. Igualmente, 
la autonomía relativa que la Constitución reconoce a los pueblos indí-
genas, que se refleja en la existencia de una jurisdicción especial que debe 
aplicar los mandatos de la Constitución Política, impone la necesidad de 
garantizar a dichas autoridades un ámbito de independencia funcional, 
necesario para ensayar una interpretación que tome en consideración las 
particularidades de las comunidades, de modo que sólo si sus fallos cons-
tituyen vías de hecho, la acción de tutela resultaría procedente.

La Corte se ha ocupado de sintetizar las creencias y prácticas de la 
comunidad Ika. La cosmovisión que ellas configuran corresponde a un 
universo simbólico que es objeto de reconocimiento y protección consti-
tucional. Gracias a dicho acervo de elementos, el Ika y sus autoridades, 
conoce el mundo, se relaciona con él, comprende su lugar y función y, por 
lo demás, enfrenta las vicisitudes de su existencia individual y colectiva. 
Sin que la Corte deba entrar a justificar racionalmente las costumbres y 
creencias de este grupo humano, es claro que su código cultural le ha 
permitido enfrentar la complejidad de su entorno de manera exitosa. Este 



﻿

62

sistema cultural logra mantenerse y reproducirse, en parte, porque es 
capaz de identificar peligros y factores extraños. Si la identidad cultural 
es un valor constitucional, mal puede censurarse que dentro de una 
comunidad se creen mecanismos y estructuras para descifrar situaciones 
de peligro ya sea de orden natural o puramente social, y que se reaccione 
frente a ellas apelando a sus propias prácticas culturales, justamente en 
orden a conservar aquélla. 

Cosmovisión es la visión que los pueblos tienen sobre las cosas, los espí-
ritus, la naturaleza, es una visión del universo. Es el sentido que los pueblos 
le asignan a su universo cultural y natural el cual expresan mediante 
un pensamiento. Ese pensamiento es la forma como ellos actúan con la 
naturaleza y la sociedad. La cosmovisión es un concepto más amplio que 
el de espiritualidad y refleja el mundo de los valores racionales de cada 
pueblo indígena, por lo tanto le es estructural a toda su organización 
social, cultural, jurídica y política. 

Ninguna nación permite que las estructuras morales, cívicas e históricas 
sean afectadas. Es por eso que en las demandas de los pueblos indígenas 
siempre se encuentra en primer orden la defensa de su pensamiento.

Una cosmovisión es el conjunto de opiniones y creencias que conforman 
la imagen o concepto general que tiene una persona, época o cultura, a 
partir del cual interpreta su propia naturaleza y la de todo lo existente 
en el mundo. La cosmovisión define nociones comunes que se aplican 
a todos los campos de la vida, desde la política, la economía o la ciencia 
hasta la religión, la moral o la filosofía. En materia de jurisdicción es nece-
sario comenzar a estudiar las visiones del mundo, como sistemas abiertos. 
No solamente entre la jurisdicción ordinaria, sino entre los pueblos indí-
genas de la jurisdicción especial.

La Cosmovisión de los pueblos indígenas se ha originado de sus repre-
sentaciones, interpretaciones y formas de vida. Emerge como mani-
festación de su presencia la representación de un fenómeno, como por 
ejemplo, el río (vida, serpiente, vía), su interpretación (el camino, el 
origen y el destino, la memoria), y su utilización para vivir la cotidia-
nidad (baño ritual, fuente de alimentación). Obviamente, comparadas 
las cosmovisiones indígenas con las cosmovisiones predominantes en 



 ESPIRITUALIDAD

63

la cultura contemporánea, pueden ser más extendidas las segundas que 
las primeras, pero en materia de reconocimiento e igualdad ninguna es 
superior a la otra. Tan sólo son ambas, expresiones culturales distintas y 
como tal respetables una como la otra. 

“La Corte ya ha respondido..: en una sociedad que se dice pluralista 
ninguna visión del mundo debe primar y menos tratar de imponerse; 
y en el caso específico de la cosmovisión de los grupos aborígenes, 
de acuerdo con los preceptos constitucionales, se exige el máximo 
respeto. Las únicas restricciones serían, como ya lo expuso la Sala, el 
derecho a la vida, la prohibición de la esclavitud y la prohibición de 
la tortura.” (Sentencia T-523/97) 

Para muchos administradores de justicia es incomprensible este recono-
cimiento fundamental, pero es de suma importancia para el reconoci-
miento de los fundamentos de un sistema jurídico, en virtud de que éste 
se desarrolla sobre la fórmula cosmovisional de cada pueblo. 

La cosmovisión inspira teorías, produce modelos, imagina la estructura 
del mundo, representa la historia, y puede desarrollar filosofías, como 
lo mostró Reichel Dolamtoff, aquel antropólogo que escribió, entre otras 
cosmogonías, la de los Ijka de la Sierra Nevada de Santa Marta. Gimenez, 
un estudioso de las cosmovisiones indígenas señaló que “los sistemas filo-
sóficos, religiones o sistemas políticos pueden constituir cosmovisiones, 
puesto que proveen un marco interpretativo a partir del cual sus adhe-
rentes y seguidores elaboran doctrinas intelectuales y éticas. Ejemplos son 
el judaísmo, el cristianismo, el Islam, el socialismo, el marxismo, el cientifi-
cismo, el humanismo o el nacionalismo. Las cosmovisiones son complejas y 
resistentes al cambio; pueden, por lo tanto, integrar elementos divergentes y 
aún contradictorios.” (Giménez 2002:16)

2.1. Las creencias

“En las creencias se está, mientras que las ideas se tienen”, escribió 
Ortega y Gasset, en el libro ideas y creencias. Se puede decir que en las 
cosmovisiones se está, mientras que las filosofías se tienen. En esa lógica 
en el derecho se está, el derecho no se tiene. Nosotros tenemos derechos, 



﻿

64

pero siempre estamos peleando por ellos; eso es porque en realidad no 
estamos en los derechos, estamos por fuera de ellos. 

Las creencias son una realidad cultural y legal, en cuanto a realidad 
cultural son manifestaciones empíricas concretas que dotan de sentido 
la conciencia de las personas (incluye creencias, ideologías, religión). En 
ese sentido la realidad “creencias” configura los derechos de libertad de 
conciencia, y libertad ritual o de cultos. En la perspectiva de las cosmo-
visiones indígenas, se protegen con esos derechos, además del de diver-
sidad cultural. Ahora bien, en cuanto a creencias constituyen los modos 
de operar la justicia.

Se trataría, en términos de reconocimiento de los sistemas jurídicos de los 
pueblos indígenas, en consecuencia, de pasar del tener derechos, al estar 
en los derechos. De la reivindicación al ejercicio, a creer que el Estado y el 
Sistema Judicial pueden asimilar y desarrollar el gran reto de una admi-
nistración de justicia más cercana a nuestras realidades sociales, por lo 
cual, en estricto sentido, más justa.

Las creencias son más firmes que las ideas, pues es en las creencias en lo 
que un indígena es socializado (en general todo ser humano); los primeros 
conocimientos, las prácticas básicas, las destrezas primarias siempre son 
creencias, son actos miméticos que se reproducen por imitación y porque 
son comunes a todos. Cierto es que una creencia pertenece al ámbito de 
las ideas, pero idea y creencia son bastante diferentes, porque la creencia 
es, además, reforzada por la tradición, por las costumbres y por los 
hábitos. La creencia pertenece al mundo interior y profundo de los seres 
humanos; una creencia se puede llegar a discutir con mucha dificultad, 
aunque puede transformarse (caso de creencia, es que a los indígenas se 
les ayudaría más regalándoles ropa, antes que otorgándoles derechos). 

Según la idea bastante difundida, la naturaleza es el fundamento de las 
creencias de los pueblos indígenas, dado que ella rodea todas las actua-
ciones sociales de estos pueblos. La naturaleza les provee incluso poderes 
que son ancestrales y sagrados, el poder del monte, del jaguar o del yagé, 
poderes que por supuesto son saberes. De la naturaleza obtienen los 
pueblos indígenas las creencias sobre el mundo que habitan, tanto de 
los vivos y como de los muertos, de la tierra y el agua, de la siembra y la 



 ESPIRITUALIDAD

65

recolección, del alimento y el adorno, de la crianza y la enseñanza. Y, en 
todo ello, además de conocimiento, se cree que hay ley. 

“…colores, plantas, olores que nos rodean con sus bellezas y virtudes 
que dejaron nuestros sabios antepasados y nosotros dejaremos nuestro 
conocimiento, cuando haya derecho y leyes de respeto que nos prote-
jan. Nuestra madre naturaleza nos volverá a recoger… es la vida que 
nos rodea de conocimientos, pero tenemos restricciones que no van a 
favor de nosotros los que tenemos todo el derecho de poseerlos.” (Tes-
timonio Indígena).

En la antropología se ha estudiado mucho el concepto “eficacia simbó-
lica del ritual” para explicar el porque las creencias funcionan. Tienen 
eficacia simbólica, el shamán en un acto de limpieza toma alcohol, 
hace buches, fuma y mezcla el humo con el sorbo que tiene en la boca, 
balbucea mientras golpea al paciente con unas rams, y finalmente escupe 
al paciente en la cara lo que tenía en la boca. El movimiento descrito es 
un ritual, su eficacia simbólica es que cura. Cura porque las cosas le 
resultan, por eso la gente ora, pide favores a los santos, porque creen en 
realidad que ayudan. Eso es la eficacia simbólica de los rituales.

Los sistemas jurídicos tienen una eficacia simbólica; Mauricio García 
Villegas, escribió un famoso libro, la eficacia simbólica del derecho, para 
mostrar la creencia en el sistema jurídico que tienen los ciudadanos. 
Obsérvese, por ejemplo, el siguiente relato, el cual se extracto de uno de 
los talleres que sobre jurisdicción Especial Indígena realizó el Consejo 
Superior de la Judicatura. Un indígena expuso:

“Bueno, hablamos de médico tradicional, en lengua lo llamamos payé 
o médico tradicional, en lengua se llama “Marrili”.... Lo voy a es-
cribir, de pronto no lo escriben bien... en Curipaco. Estas palabritas 
tienen mucha significación, ¿qué quiere decir el Marrili? Hombre 
Sabio. Niapagaita es el sabio cuando ya está rezando, Camicaite, 
quiere decir, el hombre sabe más allá de lo que de pronto otros no 
saben. O sea, el que conoce más allá. O sea, son maestros de los 
maestros en otras palabras. 



﻿

66

Bueno, seguimos, el Cacique o autoridad tradicional, también tene-
mos respuesta aquí, cuál es, cacique o autoridad tradicional, estamos 
diciendo acá de que ellos son médicos tradicionales. Hay que dife-
renciar un poco médico tradicional, hay médico tradicional los que 
curan, hay médico tradicional guerrero. Así está dividido este... Hay 
buenos, hay malos marrili como cualquier médico científico o occi-
dental también ¿no? Y por ahí, que peligroso. Le raja a uno y después 
lo mata, igualmente, otros, otro es jefe del territorio ancestral, el que 
tiene la última palabra. 

Por ejemplo, para hacer una comunidad es dueño de la tierra, direc-
tamente. Eso es el territorio más grande ¿cierto?, ese sería un jefe 
del territorio ancestral; aquí también hablamos sobre, sobre valores 
sagrados, aquí estoy leyendo componentes y los sitios sagrados. 

Castigos ancestrales, ahorita le explico como se castiga, ahora sí va-
mos a entrar, como se castigaban los indígenas Curripaco, pues daño 
leve se le sanciona por medio de daño físico, que quiere decir, por 
ejemplo alguien se llevó esta cámara pero no se sabe quien, pero en-
tonces el sabio comienza a trabajar y seguramente, por ahí veinte 
minutos comienza a gritar. Ese grito es himno, con ese himno se san-
ciona. O sea, entonces no lo vuelve a hacer, en ese momento le da un 
consejo y usted no vuelve a robar -¡déjelo allí donde lo agarró!-. Si es 
daño grave, ahí sí no hay remedio, por eso siempre digo: -¡muévete por 
venganza por medio de sabiduría espiritual!-, ahí sí hay que matarlo. 
Pero no matarlo con tiro, mucho menos cortarle la cabeza con machete, 
sino por medio espiritual, o sea el que roba, el que mata, se muere, es-
pecialmente si tiene daño grave, porque dice que para nosotros no hay, 
no se paga la vida, la vida, la vida es única; nosotros no, no recibimos 
pago de la vida, el que mata a alguien tiene que morir.

¿Por qué? porque no hay, no hay más nunca, volvemos a mirar eso 
compañeros, por eso hora se dice: -muerte por venganza-, ya sea con 
espiritual, ya sea con Camajail lo que llamamos, ya sea por de pron-
to como lo que llaman ustedes, por infarto cardiaco, bueno, muchas 
cosas. 

Ese es el castigo que las leyes que utilizamos nosotros. 



 ESPIRITUALIDAD

67

El Marrili, es persona comisión que presta servicio para el territorio, 
se llama “control territorial por medio de sabiduría espiritual”, ¿Por 
qué? Porque es control a todo lo que es territorio, control de enfer-
medades, también orienta a su pueblo, control de conflicto social que 
tiene que ver mucho lo que es, lo que es la parte negativa; entonces 
controla todos estos males, también controla interés étnica de los co-
munidades en general, conflictos entre familias, control jerárquico, 
los clanes control de, de relaciones con los otros grupos étnicos, todo 
entra ahí, ¿Por qué? porque los indígenas teníamos, el pueblo Curri-
paco”.

En esta lectura se desprenden las nociones de creencia, eficacia simbólica 
y sistema. Las tres pueden ser explicadas de distinta manera y aplicadas 
a distintos ámbitos, es cierto. No obstante, esa diversidad, o quizás en 
virtud de ella, se señalará sólo la forma como aparecen en el texto. La 
finalidad es darnos una idea al respecto. Podríamos decir, inmediata-
mente, que ese sistema atenta contra la vida de las personas, porque se 
basa en la venganza, y quita la vida. También, a pesar de que describe 
actos “mágicos” o shamánicos, se podría al leer, tener miedo de esas 
prácticas. Las observaríamos con temor, con cierto respeto.

Bien, esas condiciones predisponen a la eficacia simbólica de un rito, a la 
creencia de que efectivamente eso va a suceder. Como sucede con los placebos. 

0. Mirrili, Médico tradicional, sabio.

1. “Castigos ancestrales”

2. Castigos Curripaco.

3. El sabio comienza a trabajar y luego a gritar. 

4. Ese grito es himno, con ese himno se sanciona. 

5. Da un consejo.



﻿

68

6. Si es daño grave, -¡muévete por venganza por medio de sabiduría 
espiritual!-, ahí sí hay que matarlo. Pero no matarlo con tiro, mucho 
menos cortarle la cabeza con machete, sino por medio espiritual.

El médico funciona dentro de un sistema normado, que tiene penas; 
puede conocer todos los casos, y tanto el médico como los castigos son 
ancestrales, y sólo son conocidos por los Curripaco. La eficacia simbólica 
se produce en esos contextos de ancestralidad, especificidad y recono-
cimiento. Con un himno se sanciona, cumple con el proceso que le da 
certeza, y aconseja o se venga. La venganza es ritual es un castigo espi-
ritual, ancestral. La autoridad no mata directamente. ¿Qué es verdad en 
todo ello? Lévi-Strauss dice que lo destacado del relato se sostiene porque 
la eficacia simbólica procede de la convergencia de un triple conven-
cimiento: el del sindicado, el de la autoridad, y el de la comunidad (lo 
ancestral). (Lévi- Strauss 1988: 221)

2.2. Las religiosidades

Hablar de religiosidad es hablar de una identidad religiosa; el catolicismo, 
desde esta perspectiva sería, una unidad nominal; sólo de nombre puesto 
que en realidad lo que hablamos es de distintas manifestaciones de la 
misma confesión, manifestaciones que han sido signadas por las costum-
bres de cada pueblo, y por las moralidades que ellas expresan. Así, un 
pueblo indígena, que no hable un idioma indígena y profese la religión 
católica –vr. gr. pastos, yanaconas, coconucos, kankuamos, mokana, 
entre otros-, tiene una particular forma –una forma étnica- de expresar 
su religión, que se llama, religiosidad. Las religiosidades son distintas 
de un lugar a otro así procedan de una misma matriz religiosa, basta 
comparar las procesiones de semana santa en Popayán, Mompox, Tunja y 
Pamplona, en Colombia; Sevilla y Málaga en España; y Cuajinicuilapa y 
Chilacachapa en México.

¿Por qué algunos rasgos de la religión católica son diferenciales dentro de 
la misma religión católica oficial? ¿las religiosidades configuran religiosi-
dades particular, propia y diferenciadas?



 ESPIRITUALIDAD

69

Al presentar un pueblo rasgos devocionales diferentes a los de los demás 
católicos, se infiere la existencia de una religiosidad propia, sin que por ello 
se deduzca la existencia de ésta por fuera de la católicidad. Lo que sucede 
en esos casos es que la misma Iglesia se ocupa de referirse a ellos, como 
religiosidades populares enfrentadas a la religiosidad oficial. Tales formas 
de religiosidad son las forma culturales y diferenciales con que todas la 
religiones se expresan; siendo católicos algunos españoles, mexicanos, 
polacos, estadounidenses o colombianos, o bien siéndolo los guambianos, 
zenúes y algunos paeces e ijkas, no siempre y por lo general casi nunca 
presentan concordacias devocionales. 

La devoción es la relación personal y colectiva con los seres sagrados, 
que demanda protección y otorga sumisión a ellos con miras a obtener 
una actitud favorable en medio de las dificultades de este mundo28. En 
cierta forma dota de significado diferencial, y sin embargo, identitario, a 
lo religioso en un doble curso aparentemente contradictorio: por un lado, 
brinda sentido práctico a la secularización29 y por otro, conlleva hacia 
la constelación sacramental. La devoción es una expresión de la religio-
sidad; si ésta es una forma cultural de la religión, entonces la devoción 
es un comportamiento cultural que se manifiesta de manera singular y 
difiere de lugar a lugar e incluso difiere al interior de las comunidades. 
No hay confesión que comporte una misma devocionalidad.

Lo religioso en cualquier pueblo indígena es una configuración que ha 
resultado históricamente de la apropiación de signos, símbolos y ritos 
de lo católico, transformados y reelaborados por la forma particular de 
la etnicidad local, en una religiosidad con características propias y dife-
renciadas del catolicismo oficial y de otros populares e incluso étnicos. 
La etnicidad ha coadyuvado a producir una estructura cultural, mediante 
el procedimiento de asimilación y reinterpretación: la religiosidad de 
Caquiona. En la cotidianidad de los comuneros la religiosidad yanacona 
opera de manera coherente en relación con todos los sistemas (sociales, 

28 Giménez, dice que la devoción se caracteriza por la creencia en un protector que puede ser un santo o una 
virgen, un difunto o los difuntos (los ancestros) y un mesías; los medios concretos cirios, cintas, etc.; 
y finalmente, la emoción con que los devotos impregnan sus manifestaciones religiosas.” Giménez, 
Gilberto. La religión popular en el Anahuac, Centro de Estudios Ecuménicos, México,1978. Pp.16.

29 Cfr. Matthes, Joachim. Introducción a la sociología de la Religión, Alianza Editorial, Madrid,1971.Para 
este autor la secularización es un campo de la transformación social: “...el munod se ha desprendido 
del pasado y se ha dotado así mismo de una forma...” ibid. 85.



﻿

70

culturales, económicos, ecológicos, políticos) de su comunidad, sin llegar 
a constituir un fundamentalismo religioso; es decir, sin otorgarle a lo reli-
gioso funciones de movilización política. 

La verdad es que los pueblos indígenas no movilizan la religiosidad 
propia frente a la de los evangélicos, pero si la pueden defender antes 
eventuales agresiones, como las tratadas por la Corte Constitucional en el 
Caso de los Ijkas y de los yanaconas. No lo necesitan porque ella cumple 
funciones de organización étnica básica, de manera bastante autónoma e 
independiente de los cánones eclesiásticos y de los debates confesionales. 
Su contenido es cosmovisional antes que confesional.

Dicha observación procede con el fin de justificar y ampliar la explicación 
sobre el hecho de que los valores religiosos (junto con los culturales y juris-
diccionales), si que han sido fundamentales para la reproducción social, 
cultural y étnica de los pueblos indígenas. Es preciso indicar que la cultura 
definida como el conjunto de valores, tradiciones, costumbres, idioma, 
concepción del mundo, permite comprender que toda cultura en interac-
ción con otra, es capaz de seleccionar los elementos que le son convenientes 
y rechazar los que le afectan. La novedad por lo nuevo, como la contro-
versia a lo viejo es habitual en materia intercultural, ya sea por imposición 
o elección, por obligación o autonomía. En cualquier evento el elemento 
cultural seleccionado es transformado, generando cambios concomitantes 
en la globalidad de la cultura propia. 

De ahí que el proceso cultural en relación con la religión revista una 
complejidad adicional, se manifiesta en términos de conflictos internos. 
No hay desarrollo cultural sin solución de conflictos. La capacidad 
modernizante de que hacen gala, sin perder la lógica interna de la 
cultura, lo demuestra. En este contexto, la identidad emerge, cultural-
mente hablando, como el recurso de conectividad, que da ilación simbó-
lica a los elementos culturales en disputa. Los elementos base de la 
conectividad identitaria son la Virgen, La Iglesia, Las fiestas, las misas.

Las prácticas confesionales son subordinadas respecto de las religiosidades.



 ESPIRITUALIDAD

71

El rol de la religiosidad en el mantenimiento de la integridad étnica de los 
pueblos indígenas obedece al mantenimiento del orden ritual colectivo, 
al sostén de tradiciones y costumbres, a la reproducción simbólica de la 
comunidad y sus nexos territoriales, y a la limitación de los confllictos 
potenciales por la vía cosmovisional no confesional. 

Los pueblos indígenas no oponen un credo, sino una concepción del 
mundo; esto define tanto “lo parcial” como “lo no confesional” del asunto. 
Así, mientras que para, por ejemplo, para un misionero o pastor de cual-
quier iglesia una obra en la que no esté de acuerdo, es producto del diablo y 
la argumentará con algún versículo de los Hechos; las religiosidades indí-
genas evitarían a otras confesiones por “saladitos”, buscarían “amansar los 
cultos”, mediarían para que la “sangre enfriada se vuelva a calentar”, en 
fin, procurarían restituir su orden, sin menoscabo del otro, que podrá irse 
íntegro a donde mejor le parezca. 

2.3. La integralidad de los valores

Desde la cosmovisión como sistema de pensamiento, los pueblos indí-
genas sostienen que logran encontrar todas las respuestas y todos los 
grandes conocimientos y cuando logran ser como una sola familia, como 
un solo pueblo; pueden mantenerse unidos y controlar la sociedad para 
que no existan desavenencias. Es tan cerrado el sistema que uno no sabe 
si los contenidos de la justicia son la cosmovisión, o que la cosmovisión 
es la idea de justicia en sí. 

La integralidad es un valor de todo sistema, si no el máximo. 

“¿Qué problema tengo yo?, me dicen a mi tradicional. Aunque yo 
no tengo que esperar a que digan, sólo con ver los ojo, el caminar de 
la persona, su alma ya se ve el problema, desde lejos también ya se 
cuando viene a mi consejo. El sabio está adivinando, esta conociendo, 
conoce todo el padecer y pregunta por lo justo o injusto de ese padeci-
miento porque sabe uno y el otro tiene que saberlo por el mismo con 
la ayuda de uno. Eso es consecuencia humana.” (Médico Tradicional 
y autoridad) 



﻿

72

Los valores vinculan aspectos que son determinantes para el ejercicio 
jurisdiccional, pues este depende sobre todo de la forma como ha sido 
interpretado el núcleo básico de los derechos de los pueblos indígenas, 
que es la integralidad que brinda la cosmovisión. 

“Nuestra cosmovisión es de cada día de justicia, es de fortalecer, de 
conocer esa memoria tanto en el territorio, en la cultura, el objetivo 
es fortalecer nuestra identidad cultural, y pues como pueblo nosotros 
tenemos esos fundamentos claros, tenemos fundamentos propios, 
¿Qué es la autoridad, el territorio, el pensamiento, nuestra parte es-
piritual, nuestra sacralidad? y otro detalle nuestra justicia, todo esto 
no se desvía de nada, sino que todo es integral nada puede estar sepa-
rado. Y la justicia indígena, es nuestra cosmovisión de acuerdo a las 
memorias que hemos adoptado de los mayores.”

La integralidad del pensamiento esta ligada al territorio, a la cultura y al 
fortalecimiento de la identidad cultural. La historia y la memoria cons-
tituyen otro fundamento del pensamiento que reivindica los derechos 
de la diversidad cultural y la potestad de impartir justicia de los pueblos 
indígenas es además, el fundamento que demuestra la profundidad de la 
lucha por la autodeterminación perdida.

“…los pueblos indígenas tenemos la cosmovisión desde nuestros an-
tepasados, desde nuestros ancestros, ellos fueron los que hicieron las 
normas, y hasta hoy nosotros respetamos las normas que nuestros an-
tepasados nos pusieron y nos comunican de diferentes formas, nos las 
comunican por medio de los espíritus, por medio de los sueños y por 
todas las formas de prácticas que realizamos en cada cultura nos es-
tán comunicando nuestras formas de aplicación de justicia, nos están 
orientando para cada caso, igual que cualquier Juez de la República 
que ha recibido un proceso de orientación para la aplicación de justicia 
nosotros también lo hacemos a través de nuestros ritos ceremoniales, a 
través de nuestros mayores, que son los que nos orientan, son nuestros 
asesores, nuestras guías y quienes nos han enseñado la forma más ade-
cuada para hacer justicia dentro de nuestros territorios y con nuestros 
mismos compañeros de los pueblos.” (Indígena)



 ESPIRITUALIDAD

73

La integralidad está asociada a cualquier cosmovisión indígena, por lo que 
al ser una cualidad sustancial compromete cualquier percepción del orden 
justo. 

El orden justo en los pueblos indígenas evita la segmentación y se legi-
tima en la idea de permanencia. Todo tiene que ver con todo, y en ello 
es capaz de sentar las bases de la diferencia sin romper con la unidad de 
percepción ante el mundo:

“Por eso es que nosotros decimos que las leyes no se pueden estar 
cambiando a capricho de una persona, o de una autoridad, ¡NO! es 
que las leyes ya están ahí enraizadas, lo que hay es que recuperar y 
hacer ejercicio de ellas; y de igual manera las sanciones, las sanciones 
ya están indicadas porque Dios mismo fue sancionando a cada uno 
de los Emberas y a cada uno de los animales cuando ellos eran hom-
bres, y eso es lo que tratamos de aplicar. Y esto es lo que pretendemos 
de que las otras jurisdicciones entiendan, porque cuando tratan de 
implantar unas políticas externas, pues están rompiendo y están con 
violando todo, toda esa norma propia y allí estaría como desintegran-
do y poniendo en riesgo la integridad cultural de nuestro pueblo”. 
(Indígena Emberá) 

Se ha seguido algunas ideas que sensibilicen sobre las cosmovisiones 
entre los pueblos indígenas de Colombia. Se destacan la integralidad, la 
permanencia, y de bienestar y justicia. 



﻿

74

TEMA 3

Las Identidades

La identidad es un elemento cultural que produce significados y prác-
ticas de cohesión social. En este texto se presentará la identidad cultural 
como una identidad que no es connatural al ser humano que la porta, 
sino que es histórica, que se hace y se rehace a medida que pasa el tiempo 
y se define y redefine continuamente con arreglo a las luchas de la gente, 
por lo cual una identidad cultural es siempre una identidad colectiva 
que se manifiesta de modo singular en las personas30. Tal idea, si bien 
no es contraria del todo, si cree que la identidad no se explica totalmente 
cuando es mensurada con la fórmula a mayor identidad mayor unidad, 
menos diferencias, y más igualdad, pues no se puede presumir que 
cuando se exhibe una identidad cultural es porque todas las personas 
que la reportan son iguales.

La igualdad está en que todos somos diferentes, no en que las diferencias 
culturales se homologuen, suprimiendo la diversidad, al menos teórica-
mente. Eso es distinto en materia social, y las más de las veces, la rapidez 
de los argumentos, hacen que los matices sociales se confundan con los 
propiamente culturales. No obstante, a pesar de que las diferencias sociales 
se puedan acortar por un lado, por el otro pueden crecer desmedidamente. 

Hace años, cuando se discutía la Constitución Política, en las mesas de 
trabajo sobre diversidad, se generó una consigna: “unidad en la diver-
sidad”, consigna que ha perdurado cuando se habla de multiculturalismo. 
Pese a su muy agradecida recepción, la cuestión es que debería cambiar, 
si el asunto se tratara de una consigna, a “Identidad en la Diversidad”. 
La razón es simple, la diversidad no genera unidad, pues la unidad es 
la disolución de la diversidad, de la misma manera que los regímenes 
totalitarios son la disolución de la democracia. Para que la democracia 

30 La identidad individual puede entenderse como el desarrollo de la subjetividad de las personas, que por lo 
general es reflexivo. Mediante la identidad los individuos se definen y s diferencian respecto de otros 
sujetos. Las colectividades asignación, mediante procesos de distinta índole, atributos y creencias que 
se prolongan en de modo estable en el tiempo, lo cual forma parte sustancial de la dinámica cultural, ya 
que todo actor individual o colectivo se comporta necesariamente en función de una cultura que cree 
es más o menos original, más o menos tradicional (N del A).



 ESPIRITUALIDAD

75

perviva debe reconocer la diversidad, ser pluralista, abierta, histórica 
y flexible; una persona puede reconocer a los otros sin perder su iden-
tidad, al identificarse con algo de ellos, en un determinado momento. 

Las posibilidades de relacionarse en la diversidad son contextuales, pues 
sería difícil hacerlo de manera aislada; son además, interculturales. Por 
ejemplo, observemos un caso en tres contextos de relación: unas con 
procedimientos, en apariencia definidos, como por ejemplo cuando 
sucede un hecho antijurídico de indígena en persona indígena y en terri-
torio indígena; y otra, como la coordinación jurisdiccional, que se mani-
fiesta fundamentalmente intercultural.

Como se dijo al inicio toda relación social es intercultural. Si pensamos 
en la unidad alguna de las partes se vería reducida a la otra, si pensamos 
en la identidad sucede algo muy interesante: 

1. Cuando el Sistema Judicial Nacional se relaciona con la jurisdicción 
indígena se relaciona con un sistema jurídico étnico particular, pongamos 
que sea el guambiano. De tal manera que no tiene porque interpretarse 
que un individuo guambiano, juzgado por un tribunal guambiano, en 
territorio guambiano, deba recibir una pena Wayuu. La Jurisdicción 
Especial Indígena no unifica las penas, es decir, no imagina o construye 
una pena abstracta que se denomine indígena, de tal modo que, dicha 
pena sea aplicada a cualquier sujeto que sea tipificado indígena. 

2. En el hipotético caso de que la autoridad guambiana sea deman-
dada, el Sistema Jurídico Guambiano es afectado por el Sistema Judi-
cial Nacional. Sin embargo, dicho Sistema no interviene de manera 
integral, sino que opera según la competencia del caso ya sea por 
la jurisdicción ordinaria, ya sea por la constitucional, ya sea por la 
civil o por la administrativa. Es decir, se manifiesta de manera espe-
cializada y segmentada, pero tal especialización y segmentación no 
rompe la unidad del sistema. Tampoco, se rompe su identidad, pues 
el hecho de reconocer el problema Guambiano según su criterio, no 
afecta la unidad de ese sistema jurídico, ya que los sistemas jurí-
dicos étnicos conocen de todas las materias, es decir, tienen una 
competencia integral o promiscua.



﻿

76

3. En cambio, si el Sistema Judicial Nacional solicita coordinar, o bien un 
Sistema Jurídico reclama la coordinación jurisdiccional, la cosa cambia. 
Ninguno de los dos sistemas puede someterse a otro, ni uno puede 
quedar en condición de desigualdad jurídica. Todas las decisiones judi-
ciales en esa materia tendrán un sello intercultural. Es decir, se mantiene 
la diversidad, pero la identidad la fijan los procedimientos nuevos.

El derecho a la identidad como un derecho, permite que se protejan 
las identidades con sus cambios y continuidades, de manera tanto 
colectiva como individual. 

La identidad de un pueblo es la etnicidad; la de una nación es la naciona-
lidad. Debe entenderse como el momento de la conciencia colectiva que le 
imprime valor a las prácticas culturales con el fin de renovar las fuerzas 
de cambio cultural o de la emancipación. La identidad tiene que ver con 
la conciencia histórica y ella con el motor del cambio cultural31.

El Estado colombiano, como los demás Países miembros del Convenio en 
referencia, se encuentra obligado a adoptar las medidas que sean necesa-
rias para que los pueblos indígenas y tribales que habitan en el territorio 
nacional asuman el control de sus instituciones, formas de vida y desarrollo 
económico, dotándolos de instrumentos que propicien el fortalecimiento 
de su identidad, lengua y religión, a fin de salvaguardar a las personas que 
los integran, sus bienes, su cultura, y sus territorios (cfr. Convenio 169 OIT). 

Dentro del Convenio 169 tienen especial connotación y desarrollo el 
derecho de estos pueblos a que las decisiones que los afectan les sean 
consultadas. Se “asume que estos pueblos pueden hablar por si mismos, 
que tienen derecho a participar en el proceso de toma de decisiones que 
los afectan, y que su contribución, además, será beneficiosa para el país 
en que habitan”, por ello los artículos 6° y 7°, en cuanto establecen la 

31 “Se basa la identidad sobre el principio de no contradicción: es decir que una cosa, persona 
o entidad es lo que es en la medida en que ella no es otra cosa. La definición de lo que 
es identidad se expresa, desde el principio, con el criterio de afirmación de la diferencia. 
Algo es lo que es en la medida que es todo el ser, por lo tanto está en capacidad de 
relación, sin la cual, no se conocería ni el sentido de la identidad, ni el de la diferencia. 
Hay identidad en la medida que ella se encuentre vinculada a otros” (Zambrano . 



 ESPIRITUALIDAD

77

Consulta Previa y la forma en que éste mecanismo de participación debe 
ser adelantado, son considerados por la Guía de aplicación como primor-
diales. 

“El artículo 6 requiere que los gobiernos establezcan los medios que 
permitan a los pueblos interesados participar en la toma de deci-
siones a todos los niveles a nivel de instituciones legislativas y de 
organismos administrativos. También exige que consulten a los pue-
blos indígenas y tribales mediante procedimientos adecuados y sus 
instituciones representativas, cada vez que se prevean medidas le-
gislativas o administrativas susceptibles de afectarles directamente. 
Las consultas llevadas a cabo en aplicación de este Convenio deberán 
efectuarse de buena fe y de una manera apropiada a las circunstan-
cias, con la finalidad de llegar a un acuerdo o lograr el consentimiento 
acerca de las medidas propuestas.”. 

También se infiere de lo dicho que la identidad, concebida como la dimen-
sión subjetiva de los actores sociales, constituye la mediación obligada de 
la dinámica cultural, ya que todo actor individual o colectivo se comporta 
necesariamente en función de una cultura más o menos original. Y la 
ausencia de una cultura específica, es decir, de una identidad, provoca la 
alienación y la anomia, y conduce finalmente a la desaparición del actor. 

El fenómeno del reconocimiento es la operación fundamental en la cons-
titución de las identidades. En buena parte – dice Pizzorno – nuestra 
identidad es definida por otros, en particular por aquellos que se arrogan 
el poder de otorgar reconocimientos “legítimos” desde una posición 
dominante. “En los años treinta lo importante era cómo las instituciones 
alemanas definían a los judíos, y no cómo éstos se definían a sí mismos” 
(Pizzorno, 2000: 205 y ss.). Los indígenas siempre han sido definidos, 
siempre han sido calificados. No obstante, siempre han quedado en el 
mismo sitio. Como en la película, “los sospechosos de siempre”, los indí-
genas, pese a las definiciones que han buscado “cristianizarlos”, “civili-
zarlos”, “desarrollarlos”, “capacitarlos”, por “culpa de su átavica condición 
no lo han logrado”. Aquí el problema no es de quién es definido, ni de 
quien define; sino de cómo se ha definido. El cómo se ha definido se esta-
blece desde una relación social; el reconocimiento es eso.



﻿

78

El reconocimiento es un proceso cultural; más exactamente intercul-
tural. Por ello, cuando hablamos de la “cultura de la coordinación”, se 
debe desarrollar un proceso de identidad, una creencia, según la cual, 
el sistema jurídico colombino es suficientemente maduro para lograr, sin 
reservas, reconocer la diversidad étnica y cultural

3.1. El espíritu colectivo

Los pueblos indígenas se definen por su espiritualidad, la cual tiene 
conexiones muy estrechas con la historia y la justicia, por ejemplo. El 
espíritu del pueblo es una noción significativa, sobre la cual es preciso 
detenerse, pues ella da luces para entender el sentido que los indígenas le 
dan a sus reivindicaciones. Quizás el espíritu colectivo sea un neologismo 
para poder vislumbrar el escenario social que hace que diversos pueblos 
participen de unas mismas demandas, sin perder sus identidades funda-
mentales. Mientras que el espíritu del pueblo apela a la fuerza de la etnia, 
el espíritu colectivo se acerca a la fuerza de los pueblos.

Se trata de entender varias cosas para poder conectar el espíritu 
colectivo, como un generador de vivencias, de tal modo que se pueda 
conectar con la idea que llevó a Montesquieu a pensar en el espíritu de 
las leyes . Ya se ha mostrado la conexión entre cosmovisiones, culturas 
e identidades con los sistemas jurídicos, ahora con la idea colectiva 
vamos a tratar de entenderla con el sistema de derechos que producen 
las reivindicaciones sociales indígenas. 

Las palabras Volk, peuple, populus, Folk, pueblo y ethnos tienen diversas 
significaciones, aunque todas nos remitan a la idea de pueblo en tanto 
comunidad política. Pueblo indígena nos refiere la idea de un pueblo 
culturalmente hablando, como cuando decimos nación, a la vez que a 
una comunidad política organizada, con territorio, gobierno y justicia. El 
Volk, alemán, es telúrico, sustancial; es el que precisamente da origen a 
la noción de pueblo, muy espiritual. El Folk sajón es costumbrista, más 
apegado a las cosas que expresan una tradición, la artesanía. El populus 
romano era la gente de abajo, sin riqueza ni prestancia, más de clase que 
de política. El peuple francés restituye a unos la política, hace soberano al 
pueblo frente a sus reyes; es más político. El ethnos es la noción para los 



 ESPIRITUALIDAD

79

forasteros, para los pueblos distintos, diferentes, que no son de los míos. 
Finalmente, cuando en español decimos pueblo, si bien puede tener las 
significaciones anteriores, está más referido a lugar, a la localidad. Ser de 
un pueblo, ser del un lugar, ser del territorio.

Nos faltaría desarrollar las voces indígenas. Pero como toda voz arcaica, la 
palabras que dan idea de pueblo se refieren a gente, al origen, como los awa, 
u’wa, wayuu, nasa. La raíz indoeuropea de nación es, precisamente, gente. 

Montesquieu explica en el espíritu de las leyes que el derecho depende de 
espíritu de los pueblos. No obstante, el derecho puede, a la vez, influir a los 
pueblos . La perspectiva intercultural que desarrollamos en este módulo de 
sensibilización, por lo menos, debe propiciarnos reflexiones sobre el modo 
en que se expresarán en el derecho colombiano, y en los derechos indí-
genas, tales reglas de reciproca influencia. Para Savigny –dice Contreras- el 
espíritu del pueblo se relaciona con el problema de la génesis del Derecho. 

“De la vocación de nuestra época para la legislación y la ciencia del 
Derecho aún no designa con la expresión “espíritu del pueblo”, sino con 
las de “conciencia común del pueblo”, “convicción común del pueblo”, 
y otras aparentemente sinónimas) es el verdadero sujeto creador del 
Derecho” (Savigny, en Contreras) . 

Es interesante desarrollar esta idea porque, en la teoría política, como en 
la teoría cultural se vincula con la “resurrección de los pueblos” como la 
llamó Octavio Paz en tiempos nublados. Mucha agua sucia se le echa a 
las reivindicaciones culturales de los espíritus de los pueblos, tan llenas 
de sentimientos, por lo tanto tan susceptibles de manipulación. Pero los 
sentimientos individuales no desaparecen por un desengaño –mucho 
menos los colectivos-. Es más fácil reincidir que evitar un desengaño.

Se trata de entender la razón colectiva de estos pueblos para hacer del 
espíritu de los pueblos una razón política, cuya vida interna –como diría 
Hegel- esta formada por costumbres, leyes y constitución. Eso es un pueblo, 
cualquier pueblo, aunque por razones políticas el convenio 169 lo haya 
restringido de modo pragmático a la frase que indica que pueblo indígena 
no será entendido como se entiende pueblo en el derecho internacional.



﻿

80

El espíritu colectivo se funda en la razón de progreso de los pueblos 
indígenas, pero sobre todo, en la necesidad de marcar los fundamentos 
de su desarrollo, de manera autónoma. Francisco Contreras, plantea la 
tesis de que las ideas políticas encarnadas en la noción espíritu de los 
pueblos se desarrollan para fundar la identidad nacional sobre las afini-
dades culturales, tal cual lo hacen los pueblos indígenas hoy en día, 
conforme lo estudian los antropólogos . “El modelo histórico escogido 
–dice contreras- es la Hélade: así como en la antigua Grecia la fragmenta-
ción política no impidió la floración del genio nacional (que se manifestó 
en la lengua, en las artes, en el pensamiento), así los prerrománticos y 
románticos alemanes intentarán proyectar hacia el terreno cultural los 
anhelos nacionales” (Contreras 2005).

El espíritu colectivo, el de los indígenas en conjunto, es la identidad colec-
tiva, la fuerza que da razón al reconocimiento constitucional. Ese espíritu 
es el que define la capacidad para la acción autónoma, así como para la 
acción colectiva de un movimiento social. A la vez el que da la posibilidad 
de la diferenciación de los pueblos indígenas, como para haber reivindi-
cado una Jurisdicción Especial, y para construirla. El espíritu colectivo es 
generador de auto-identificación colectiva para poder garantizar el reco-
nocimiento social, político y jurídico. Por ello, la identidad, es moviliza-
ción y cambio, pues nada de lo dicho hasta ahora nos da la idea de que 
sea algo estático que solo referencia tradiciones ancestrales inmutables.

3.2. El ser indígena 

Se plantean como preguntas fundamentales para este aparte: ¿Qué es 
ser indígena? ¿Quién es indígena? ¿Cuándo se deja de ser indígena?. El 
ser indígena es el pertenecer a un pueblo y a una cultura indígena. En 
el sentido más abarcativo del término, el adjetivo indígena califica a la 
persona como perteneciente a una comunidad política que comparte 
unas reglas y valores, y que dicha comunidad es vernácula (anterior a 
la llegada de los españoles a América) y se define por la identidad con la 
diferencia cultural supérstite en el sentido más amplio. El derecho a ser 
indígena comienza por el autorreconocimiento de ser indígena, mani-
fiesto por el respeto a la identidad colectiva, a la conciencia, a la persona-
lidad, y en suma, a la libertad individual. 



 ESPIRITUALIDAD

81

El ser indígena es la manifestación pública intercultural de la identidad indí-
gena, es pública porque la expresión de una identidad, el responder al ¿quién 
es usted?, es una situación que demanda exponer la privacidad personal, y es 
intercultural porque la definición de indígena es la constatación social en la 
que una de las partes de la relación se define como diferente.

El ser indígena es la manifestación de pertenencia a una colectividad que 
presenta alguna de las siguientes características que se encuentran en la 
definición más internacional del término, que es la siguiente:

“Son comunidades, pueblos y naciones indígenas los que, teniendo 
una continuidad histórica con las sociedades anteriores a la invasión 
y precoloniales que se desarrollaron en sus territorios, se consideran 
distintos de otros sectores de las sociedades que ahora prevalecen en 
esos territorios o en partes de ellos. Constituyen ahora sectores no 
dominantes de la sociedad y tienen la determinación de preservar, 
desarrollar y transmitir a futuras generaciones sus territorios ances-
trales y su identidad étnica como base de su existencia continuada 
como pueblos, de acuerdo con sus propios patrones culturales, sus 
instituciones sociales y sistemas legales.

Esa continuidad histórica puede consistir en la continuación, durante 
un período prolongado que llegue hasta el presente, de uno o más de 
los siguientes factores:

a) ocupación de las tierras ancestrales o al menos de parte de ellas;

b) ascendencia común con los ocupantes originales de esas tierras;

c) cultura en general, o en ciertas manifestaciones específicas (tales 
como religión, vida bajo un sistema tribal, pertenencia a una comu-
nidad indígena, trajes, medios de vida, estilo de vida, etc.);

d) idioma (ya se utilice como lengua única, como lengua materna, 
como medio habitual de comunicación en el hogar o en la familia o 
como lengua principal, preferida, habitual, general o normal);

e) residencia en ciertas partes del país o en ciertas regiones del mundo;



﻿

82

f) otros factores pertinentes. 

Desde el punto de vista individual, se entiende por persona indí-
gena toda persona que pertenece a esas poblaciones indígenas por 
autoidentificación como indígena (conciencia de grupo) y es reco-
nocida y aceptada por esas poblaciones como uno de sus miembros 
(aceptación por el grupo).

Eso preserva para esas comunidades el derecho y el poder soberanos 
de decidir quién pertenece a ellas, sin injerencia exterior”32

Ser indígena es una condición objetiva de la identidad, pues en 
términos procesales quien diga que es indígena, sin serlo, es decir sin 
que sea ratificada su condición por una autoridad indígena, contra-
vendría aspectos legales fundamentales. La autoidentificación no se 
le niega a ningún sujeto procesal, pero es el debido proceso el que 
debe ratificar o desvirtuar la condición de identidad de un ciudadano.

Ser indígena la reivindicación pública y política de la etnicidad de una 
persona, individual o colectivamente. La lucha por los derechos de las 
personas indígenas ha mostrado la necesidad de reconocer que ella es 
posible en tanto se reconozca las formas colectivas de identidad de donde 
procede la identidad personal de la persona que, en tal caso es étnica. 

Como se puede deducir de lo anterior, el acceso a los derechos como 
indígenas se da objetivamente por la auto-identificación, la coordina-
ción operaría objetivamente por la ratificación de pertenencia de un 
individuo a esa comunidad, y no quedaría ese derecho fundamental 
a la libre interpretación del sentido común de las autoridades jurisdic-
cionales, que podrían virtualmente desconocer competencias y violar 
derechos. La identidad indígena, como expresión del ser indígena, no 

32 “...aquellos que, teniendo una continuidad histórica a la preinvasión y las sociedades precoloniales que 
se desarrollaron sobre sus territorios, considérense distintos de otros sectores de sociedades que ahora 
prevalecen en aquellos territorios, o parte de ellos. Ellos forman, actualmente, sectores no dominantes 
de sociedad y son determinados para conservar, desarrollar, y transmitir a futuras generaciones sus 
territorios hereditarios, y su identidad étnica, así como la base de su existencia continuada como 
pueblos, conforme a su propio modelo cultural, instituciones sociales y sistemas legales... (Martinez-
Cobo, 1984)



 ESPIRITUALIDAD

83

es la expresión de tradiciones atávicas y pasadas, en estado puro. Es 
la conciencia de una cultura y la objetividad de la pertenencia a una 
comunidad que se ha definido como tal.

Dado que la identidad personal del indígena depende de la definición de 
una comunidad como tal, es necesario entender la estrecha conexión entre 
el derecho colectivo de un pueblo, y el derecho de la persona. De ahí que la 
etnicidad se exprese en la organización y movilización de los pueblos indí-
genas, las cuales responden no a una política de vuelta a unas costumbres 
antiguas, sino a la valoración de esas historias y a la operacionalización de 
ellas para insertarse en el mundo de los derechos que el Estado Social de 
Derecho ha constituido por efecto de sus resistencias. 

El ser indígena es, en consecuencia, la entrada de los indígenas al Estado 
Social de Derecho, que es el marco de reconocimiento, respeto y valora-
ción –precisa e inequívocamente- de su ser indígena. Es la posibilidad del 
ejercicio de la ciudadanía de la persona, de ahí que en ello no se pueda 
equivocar el operador judicial, dado que esa ciudadanía opera con crite-
rios de diversidad cultural. 

Los indígenas cuidan celosamente sus derechos, en algún momento de la 
historia –se ha escrito en alguna página- les toco heredar litigios en lugar 
de tierras a sus descendientes, litigios que duraban –literalmente- siglos, 
y a la postre se agotaban por cansancio. Heredar litigios significa heredar 
conciencia de derechos, resistir a los oprobios de las injusticias judiciales 
al servicio de los poderosos. La participación indígena en la Asamblea 
Nacional Constituyente, garantizó la obligación estatal para la especial 
protección de su realidad histórica y cultural, y aquí se siembra la impor-
tancia de la realidad histórica, más que la cultural, pues en realidad es la 
historia el peso sustancial de los derechos de los pueblos indígenas. 

El derecho y a la vez deber de juzgar y ser juzgado según sus culturas, 
por sus propias autoridades y en su sistema jurídico es fundamental, y 
deberá en lo sucesivo desarrollar el proceso de interpretación integral, 
tanto para los indígenas de sus nuevas responsabilidades históricas, 



﻿

84

como para los no indígenas del reconocimiento ciudadano de unos dere-
chos que todavía se siguen esquilmando33.

3.3. Las costumbres y las tradiciones34

Para abordar el tema de las costumbres y las tradiciones es necesario 
distinguir el concepto de cultura del de sociedad, con el fin de no confun-
dirnos. Pues es necesario comprenderlos: se puede entender la cultura 
como el modo de vida de un pueblo, y la sociedad como el conjunto de 
individuos que siguen un mismo modo de vida. Un modo muy prag-
mático de entender es que la sociedad son sus gentes, y el modo como 
se comportan es su cultura. Esto nos permite apenas indicar el modo 
de diferenciar: pero igualmente debemos entender de una manera más 
dinámica: como una cultura no se desarrolla sin gente tiene una dimen-
sión social, pues ella necesita de la sociedad para realizarse, por ese 
motivo entonces se puede entender que no existe sociedad sin cultura, 
como cultura sin sociedad.

Una costumbre es una práctica social reiterada, uniforme de un grupo 
social, que se trasmite de generación en generación. Dicha práctica esta 
dotada de significación y la significación puede cambiar aunque la 
misma práctica permanezca. Por ejemplo ir a misa es una costumbre es 
una práctica social, uniforme entre los colombianos, que ha sido trans-
mitida. Pero la misa tiene distintas significaciones entre los católicos y 
entre las generaciones, incluso entre confesiones, pues algunas proce-
dentes del cristianismo han cambiado el sistema ritual y los contenidos 
litúrgicos pero la forma de reunión en un templo o lo que parezca se 
mantiene. Entonces, ese significado ante la costumbre es lo que la hace 

33 De hecho, la sensibilizacón sobre la jurisdicción conlleva, dicho a la manera de Cifuentes, “el reajuste 
conceptual de las relaciones Estado-indígenas que implicó la suscripción del Convenio 169 de la OIT 
sobre pueblos indígenas, y que dio pie a varias medidas anteriores a la Constitución de 1991, como el 
fomento de la etnoeducación, la provisión de servicios especiales de salud, la adopción del paradigma 
del etnodesarrollo y el apoyo generalizado al movimiento indígena... el acceso de los individuos a la 
participación política, y al darles un espacio de protección social... la identidad étnica, y la comunidad 
que sustenta, se convierten así en un actor social dotado de especial fuerza simbólica y política.” 
(Cifuentes 2005).

34 Se tratan aquí las nociones culturales de “costumbre” y “tradición”. En la parte de justicia se desarrolla 
el efecto que estas nociones tienen en la reconcpetualización de “usos” y “costumbres” en la práctica 
judicial (N. del A.)



 ESPIRITUALIDAD

85

cultural, cambia su forma e incluso la sustancia, se puede convertir en 
algo diferente. El modo de significar –cambiamos vivir- la misa es un 
modo que insinúa aspectos culturales.

Generalmente se distingue entre buenas costumbres que son las que 
cuentan con aprobación social, y las malas costumbres, que son relativa-
mente comunes, pero no cuentan con aprobación social, y a veces leyes 
han sido promulgadas para tratar de modificar la conducta.

Para muchos pueblos indígenas y tribales, las costumbres y tradiciones 
propias son indispensables para sus vidas. Ellas forman parte de su 
cultura e identidad, que no siempre coincide con las de la sociedad 
nacional. Sus manifestaciones pueden comprender el culto a los antepa-
sados, ciertas ceremonias religiosas o espirituales, las tradiciones orales 
y rituales que se transmiten de una generación a otra. Muchas ceremo-
nias consisten en ofrendas a los espíritus naturales que se celebran para 
mantener el equilibrio con la naturaleza.

La costumbre como fuente del derecho, tiene que ver con la manera como 
el derecho no indígena codifica las leyes de manera que concuerden con 
las costumbres de la sociedad que rigen. 

Etimológicamente, tradición es transmisión. En todo caso, la obligación 
de hacer tradición es una obligación derivada de la obligación de trans-
ferir. Las instituciones, son las formas de acceso a la realidad que las 
generaciones pasadas legan a las venideras. La tradición es una entrega 
de modos de estar en la realidad. 

Hablar del futuro de una tradición significa, en primer lugar, hablar 
de. “continuidad” con lo que ya fue: asumir del pasado lo que actual-
mente... En verdad, la tradición va fluyendo, pues no es una cisterna de 
aguas muertas, ni el aluvión de escorias que deja el tiempo. Las formas se 
suceden. Unas mueren y otras nacen. Sólo queda en vigor un conjunto de 
principios, valores, memorias y nombres, que constituyen núcleo, proto-
plasma y levadura de la nación, concebida como un pueblo que al envejecer 
adquiere conciencia de su destino. 



﻿

86

Tradición significa transmisión. Como en todo legado, es preciso inven-
tariar y deducir el pasivo. Lo que importa es buscar tiempo arriba la 
savia germinativa del pasado, la esencia del acontecer histórico, el genio 
nacional que permanece inmutable a través del torrente de los hechos y 
el flujo de las circunstancias. La tradición sólo recoge substancias, cons-
tantes históricas, caracteres estables. Es la yema, sin cáscaras ni cortezas. 

El tradicionalismo busca, en los yacimientos históricos, definiciones 
y pautas acordes con el genio propio, el carácter peculiar y el ritmo 
profundo de la república. Se ha dicho que todos los pueblos deben volver 
por épocas a sus orígenes. Nuestra política tiene ese signo de rectificación 
y retorno, superando el ayer marchito, en pos de la historia mayor. Ella 
ha ido hasta el pensamiento de los libertadores, para rescatar su verdad 
olvidada. Abandonando las supersticiones y los extravíos del pasado 
inmediato, quiere volver a la auténtica colombianidad, a los valores 
intransferibles y las raíces genitales de la patria. Ése es el porvenir del 
pasado, la tradición vuelta destino. 

De hecho, la palabra “tradición” significa “entregar o dar a otro”, por 
ejemplo, el pasaje de ideas, costumbres y creación de una cultura común 
que se traslada de unas generaciones a otras.

En sentido radical Tradición significa la aceptación de un orden inmu-
table del que la diversidad de los seres en la existencia alienta su razón 
de ser. En otras palabras, es la aceptación del orden meta–físico como ese 
ámbito no cambiable que pertenece a la región del Espíritu, y que no se 
puede expresar de otro modo que a través de la alusión por la limitación 
inherente del lenguaje. Su significado es que lo visible tiene su apoyo en 
lo invisible, el ser se ampara en el no–ser (supra–ser), día que es, porque 
la noche no–es, en definitiva es el hueco que posibilita la captación del 
ser. Si quisiéramos darle una definición, sería aquella de la cuerda o eje 
que nos mantiene ligados al Principio, esto es, a la Unidad. Hay un dicho 
árabe que reza como sigue: “Dios nos tiene agarrados por el cabello”, afir-
mación que significa nuestra dependencia del Principio, lo queramos o no. 

Alguien se puede preguntar si la idea de tradición es igual a la de Reli-
gión, tal y como se entiende en Occidente, hoy también en gran parte de 
Oriente. Responderíamos que no, puesto que la esencia de la Tradición 



 ESPIRITUALIDAD

87

se basta a sí misma, no necesita de nada para religar el hombre al cielo. 
La religión parte de un grupo de creencias a través de las cuales crea un 
dogma, y ambas se estructuran a través de los ritos consecuentes, mien-
tras que la Tradición supone simplemente que el lazo que existe entre el 
hombre y el cielo es algo natural. 

La costumbre jurídica tiene que cumplir dos requisitos: El factor subjetivo 
u Opinio Iuris, que es la creencia o convencimiento de que dicha práctica 
generalizada es imperativa y como tal produce derechos y obligaciones 
jurídicas. El factor objetivo o Inveterata Consuetudo que es la práctica de la 
costumbre en sí y que debe ser reiterada y unívoca. 

En Derecho internacional la costumbre es una práctica generalizada y 
repetitiva de los estados y de otros sujetos del derecho internacional 
aceptada como derecho y obligada a través de lo denominado como 
expectativa de derecho. Tiene tanta validez como los Tratados inter-
nacionales, no existiendo ninguna prelación de fuentes entre ellas. La 
Costumbre es un derecho. Podríamos definir la costumbre como la 
repetición constante de ciertos actos o modos de obrar, dentro de una 
colectividad, con la convicción de su necesidad.





89

Unidad 2
RESISTENCIAS

PROPÓSITO

Identificar los aspectos históricos, las luchas sociales, y los procesos orga-
nizativos –que dan legitimidad y fundamento- que dan contenido a la 
diversidad étnica, a los sistemas jurídicos indígenas, a la jurisdicción 
indígena y a la coordinación jurisdiccional básica.

Con esta Unidad el discente se preparará para entender las luchas por 
obtener derechos y el significado histórico de ellas para los pueblos indí-
genas

OBJETIVOS

1. Estimular la receptividad de los administradores de justicia de la 
Rama Judicial sobre las historias de las resistencias indígenas 

2.Avivar la comprensión sobre la autonomía de los pueblos indígenas.

3. Comprender la complejidad de la coordinación en el contexto actual 
del reconocimiento de los derechos humanos de los pueblos indígenas

4. Analizar conceptos de diversidad cultural  y del movimiento de los 
pueblos indígenas



UNIDAD 2

90

RESISTENCIAS

La Segunda Unidad del módulo trata la resistencia particular y general 
de los distintos pueblos indígenas, como origen histórico de una espiri-
tualidad, que aunque más secular, si se quiere cívica, es el fundamento de 
las etnicidades o los “espíritus de los pueblos”. Historias, luchas y pensa-
mientos políticos son orientadores para los sistemas jurídicos indígenas. 
Por ejemplo, la sensibilización para coordinación jurisdiccional es una 
lucha, tiene su historia, y deriva en pensamientos organizativos, como 
son las Escuelas de Derecho Propio y la presencia del programa indígena 
en la Rama Judicial. Para desarrollar la Unidad se abordarán tres temas: 
las historias (mitos, etnohistorias e historia actual) desde la perspectiva 
intercultural e interétnica; las luchas indígenas y los pensamientos orga-
nizativos, sus ideologías y reivindicaciones; y, las organizaciones1. 

Las resistencias, al contrario de la espiritualidad no son anteriores a 
todo fundamento de legitimidad o legalidad constitucional de dere-
chos, sino que son históricas. Esto es, son siempre contemporáneas a 
los sucesos que acompañan el transcurso de la vida de las sociedades, 
y siempre se resiste en presente. Lo que si se puede pensar es que las 
resistencias son anteriores a la justicia; o se diría mejor, en las luchas se 
materializa la idea de justicia. A la vez que se lucha por algo que es justo 
(sentido de la lucha, como poder legitimador de la resistencia), ella se 
consolida como fuente dinamizadora de derechos.

Esas disputas pasan a la historia como pasados, como tradiciones, e 
incluso –reelaboradas simbólicamente- como mitos; el uso político de 
los mitos es presente, de hecho el mito al actualizarse, se presentifica. Es 
obvio, que las historias provienen del pasado; pero es necesario entender 
que toda lucha por más que venga del pasado se realiza en el presente. 
Esa es su fuente de derecho. No es la resistencia un mero acuerdo sobre 
los sucesos en el tiempo, sino poder performativo, es decir, hacedor de 
realidad. Cuando hablamos de resistencias se habla de los poderes ocultos 
contra los que hay que luchar.

1	  Los tres temas en Colombia son fundamentales: la promoción de la diversidad cultural, el libre 
desarrollo de la personalidad de los ciudadanos, y el derecho de los indígenas a ser juzgados según los 
usos y costumbres de la tradición cultural a la que pertenezcan.



 RESISTENCIAS

91

Se inicia, pues, la segunda Unidad del Módulo de formación para la 
Sensibilización, con la idea de las resistencias como historias, luchas 
y poder; todo a la vez. Las resistencias son expresión de conflictos. No 
son sólo historia, sino más bien formas de meterse en la historia. La 
coordinación jurisdiccional, por decirlo de algún modo, es la forma de 
iniciar una nueva etapa en la historia, una nueva etapa de resistencias y 
de nuevas luchas para lograr entender el modo intercultural de hacerla 
en el marco del Estado Social de Derecho.

Resulta relevante comentar esto. La historia no es de buenos y de 
malos, de indios buenos contra españoles malos. Los matices nos dan 
las posibilidades de entender como funcionan las resistencias, dado que 
muchos españoles, por ejemplo Vitoria, pensó –en su época- poner limi-
taciones a los excesos de la Corona española y de los encomenderos. 
Conceptos que hoy pueden tener plena utilidad para entender la razón 
de las luchas en el continente americano.

Voy a citar in extenso una reflexión de un magistrado, con el fin de dar 
una idea de cómo se expresa una resistencia, resistencia en este caso, en 
la interpretación del Estado Social de Derecho; resistencia que no es indí-
gena, pero que sin embargo se ve afectada positivamente por ella.

“tenemos, por decirlo de alguna manera, simpatía, por la causa de la 
pluralidad, de modo que la precisión es sobre el nuevo Estado Social 
de Derecho. El nuevo Estado Social de Derecho al avasallamiento 
que el pueblo occidental ha hecho a la diversidad. De esa nueva com-
prensión del Derecho depende o no el que podamos tener espacio 
todos.  No obstante, y tenemos que entenderlo como tal, los antiguos 
operadores, todavía están operando -muchísimos de ellos- tal vez en 
las altas cortes con la primacía del derecho privado sobre el derecho 
social, de modo que no ha habido el cambio que desde el 91 se debería 
haber producido. 

Entonces tenemos que entender que ese cambio no se puede dar de 
un día para otro. Los antiguos operadores todavía tienen enquistado, 
digámoslo así, algunas ideas del antiguo Estado Liberal por eso tene-
mos que preguntarnos ¿Cuál constitución se juró defender, cuál es la 



UNIDAD 2

92

Constitución que usted debe estar defendiendo, la del Estado de De-
recho o la del Estado Social de Derecho?” (Magistrado participante)

Las resistencias, son “tire y afloje”, de poderes; poderes que forjan acuerdos, 
acuerdos que se decantan en relaciones sociales. Esto es, en suma, expre-
sados en historias, luchas indígenas y pensamientos organizativos. Las 
luchas por obtener derechos significan historias y memorias, lo cual obliga 
a tomar conciencia sobre ellas y sobre sus  nuevos derroteros para ejercer 
los derechos como pueblos.  Por ello este módulo quiere estimular la 
receptividad de los administradores de justicia de la Rama Judicial sobre 
las historias de las resistencias indígenas y avivar la comprensión sobre 
la autonomía de los pueblos indígenas. Pero también, en el hecho de que 
no existe una relación de interculturalidad sin que sea visto el otro polo; 
esta claro, para bien y para mal, que en los últimos 17 años ha habido un 
extraordinario esfuerzo del Sistema Judicial Nacional de generar interpre-
taciones potentes para hacer justicia a los pueblos indígenas.

“El ser indígena y el hacer justicia tienen que ver con el ámbito del 
reconocimiento que es el ser en resistencia. Lo que hemos visto es 
un enorme esfuerzo de los pueblos indígenas, no solamente por de-
cir: “yo tengo un sistema jurídico y lo venimos aplicando desde hace 
mucho tiempo”, sino que además para poderlo hacer con completa 
autonomía tienen que pelearlo, lucharlo. No es simplemente un esce-
nario donde tenemos el derecho a hablar de la jurisdicción indígena, 
es un derecho constitucional y entonces todas las puertas comien-
zan a abrirse… el ejercicio que se viene realizando es con un grande 
esfuerzo y podemos decir que ese ser en resistencia, ese ser se va 
produciendo, se va realizando en resistencia.” (Líder Indígena Nasa)

Los indígenas conocen y actúan según su derecho propio y han conquis-
tado la garantía de seguir usándolo y desarrollándolo

“Conjuntamente entre todas las instituciones que tienen que ver con 
la obligación del Estado es proteger las diversidades culturales, a los 
pueblos indígenas.  Hay una norma o toda la norma para nuestra per-
manencia cultural, una norma para preservar nuestra cultura, nuestra 
biodiversidad, nuestro pensamiento propio, nuestro territorio.  Y hay 
normas también, para nuestra espiritualidad de conservarnos…” 



 RESISTENCIAS

93

En virtud de que las cosas sociales y políticas hay que lucharlas, el interés 
para trabajar coordinadamente, siempre y cuando no se vulneren los 
derechos de los pueblos, tiene mayor significación:

“Entonces aquí estamos construyendo eso, estamos alimentándonos 
de cada quien, si uno de pronto desconoce algo, estamos aquí aclaran-
do las situaciones. Entonces digo, si hay derechos, hay desde antes de 
que colonizaran. Antes de todo esto nosotros hemos tenido siempre 
nuestras normas. Ya en los años anteriores y para el reconocimien-
to no han sido solamente de palabra o de boca ¡no!. Mucha, mucha 
sangre de pueblos indígenas hemos derramado para que hoy estamos 
diciendo que no es gradual, eso no ha sido gratuito, no han dicho: 
ustedes pueblos ¿qué necesitan?, vengan para acá, tomen.  Ahora 
de pronto las cosas se dan, pero para iniciar esto hemos derramado 
mucha sangre.” (líder indígena)

El corolario de ello es desarrollar la justicia propia; es decir, fortalecer la 
justicia en Colombia para fortalecer la diversidad.

“Los pueblos indígenas con leyes, con normas, funcionamos… Aquí 
hay que ponerse la mano en el considere, cómo vamos a hacer ope-
rativo de verdad en la práctica, cómo vamos a coordinar, cómo en la 
práctica la aplicabilidad de esa teoría que constitucionalmente ahí 
bonita; eso es lo que nos falta. ¿Qué es lo que nos ha faltado para 
coordinar bonito, qué es lo que detiene o nos impide?

“El ser indígena y el hacer justicia tienen que ver con el ámbito del 
reconocimiento o apunta a un ámbito del reconocimiento que es el 
ser en resistencia. Lo que hemos visto es el enorme esfuerzo de los 
pueblos indígenas, no solamente por decir: -yo tengo un sistema 
jurídico y lo venimos aplicando desde hace mucho tiempo-, sino que 
además para poderlo hacer con completa autonomía tenemos que 
pelearlo, lucharlo” (Líder Indígena). 

No es simplemente un escenario en el que decimos tenemos el derecho a 
hablar a la jurisdicción indígena, es un derecho constitucional y entonces 
todas las puertas comienzan a abrirse… El ejercicio que se viene reali-



UNIDAD 2

94

zando es un esfuerzo y podemos decir que ese ser, ese ser se va produ-
ciendo, se va realizando en resistencia.

Con el concepto del reconocimiento como resistencia, es posible caminar 
sobre la idea de la vitalidad del derecho en doble vía. De los derecho, en 
plural, de los sistema jurídicos indígenas, que operaran en el marco de 
la jurisdicción especial indígena; y, en un singular complejo, que es la 
vitalidad de un derecho colombiano más ajustado a sus realidades cultu-
rales. Es normal que los pueblos se dediquen a proteger y preservar, sus 
culturas, como es normal que el Estado Social de Derecho se los garantice. 

De otro lado, pero en el mismo sentido, la historia nos ha mostrado que 
unos pueblos se pelean contra otros, generalmente porque unos creen 
que son superiores que otros; si esa no es la razón suficiente, si es la razón 
legitimadora de la acción social que los avasalle. Cuando alguien piensa 
que en un pueblo hay atraso porque hay pobreza, y que hay pobreza 
porque hay ignorancia, lo más probable es que genere políticas para 
superar la ignorancia, la pobreza y el atraso. Lo cual es, supuestamente, 
positivo, ético, políticamente correcto; ¿cuál es el lugar desde el que se 
define el atraso, sino es acaso el desarrollo, la riqueza y la inteligencia de 
quien tiene interés en desarrollar una acción social? Esa visión se impone, 
y a esa visión se le resiste; los indígenas sólo argumentan la legitimidad 
de ser tal cual son, y que les dejen ser así, pues ese es su derecho. Esa es 
su resistencia.

En esa lucha, los pueblos se desarrollan, y desarrollan sus derechos. 
La declaración de Argel, por ejemplo, demostró la universalidad de 
esos derechos, a ser libre determinados, autodeterminados, autónomos 
y soberanos. Por eso el derecho de los pueblos, entendemos naciones y 
etnias, tienen que ver con la autodeterminación y la libre determinación, 
al final de cuentas con la autonomía, que conlleva autonomía espiritual, 
autonomía histórica, autonomía judicial y autonomía política. Muchas 
veces se piensa que tales derechos terminan en la autodeterminación. 
Seguramente, pero de lo que se trata es de mostrar como estos derechos 
se establecen históricamente.



 RESISTENCIAS

95

La unidad desarrolla tres temas historias, luchas indígenas y pensa-
mientos organizativos: las historias debemos entenderlas desde dos pers-
pectivas: ¿cómo cuentan sus historias los pueblos? los que dominan y los 
dominados? esa es una tarea por indagar, Existe una ciencia la etnohis-
toria que trata de mostrar la concepción de la historia, la concepción del 
tiempo de los mismos pueblos indígenas y esto resulta interesante. No es 
la historia contraria a los vencedores, es la historia que como espiritua-
lidad se halla en los mitos y en los ritos de actualización de los pueblos. 
Allí existe un  profundo significado, quizá en país con mayor sentido 
mítico es los estados unidos, con la idea de que son los salvadores del 
mundo. O los países que se han proclamado la vanguardia del mundo.

TEMA 4

Historias

La historias son aquí los hechos que han acaecido en los pueblos indí-
genas para impedir la impartición de justicia, o para motivarla, una vez 
han quedado sometidos a una formación política superior, llámese Estado 
(colonial o republicano) de tipo nacional. Si esta fuera una sensibilización 
jurídica, en el lenguaje cerrado del derecho, y no intercultural, las historias 
se volcarían sobre los distintos conjuntos de normas jurídicas, establecidas 
por las leyes (de origen, propias o consuetudinarias), relativas a la jurisdic-
ción indígena y a su funcionamiento como un todo coordinado en el tiempo 
desde un inicio hasta la fecha. Pero aquí se trata de sensibilizar sobre la 
idea de cómo ciertos contextos en las sociedades han ido perfilando, en una 
relación positiva o negativa, lo que hoy se tiene como derecho.

No existe una sola historia de los sistemas jurídicos, y aún así no tenerla 
no significa que no exista la historia, pues lo que queremos señalar es que 
en realidad existen muchas historias. 

Vico, al abordar el origen común de las naciones, deja entrever los términos 
de historia y de evolución, y, permite entender que ese origen común, es 
la diversidad cultural, y su posterior evolución. La idea de evolución en la 
historia es una idea propiamente cultural o antropológica que nos permite 
examinar la forma, por ejemplo, de hilvanar no sucesos en el tiempo, sino 



UNIDAD 2

96

sus efectos, sus materializaciones. Es sabido por todos que los derechos 
tienen que ser cada vez más derechos, sean derechos para las personas o 
para las colectividades. Esto es, que por doctrina jurídica, no se pueden 
conculcar derechos, ni retroceder en ellos. Aunque, las más de las veces, 
esto sea lo que se haga. Por eso, es necesario estar alerta a ello.

Tal idea de evolución nos ayuda a comprender un sentido de la historia, 
asociado a su espíritu, a las transformaciones, más que a los sucesos. 

Cuál es la historia de las prácticas de coordinación jurisdiccional en 
Colombia desde antes de la Colonia hasta la fecha, Se trata de pensar no 
solamente, si coordinaron los españoles con los indígenas, sino si coordi-
naron los indígenas entre ellos antes de la llegada de los españoles; ¿cómo 
funcionaba aquello? Se puede responder teórica, aunque parcialmente, 
porque toda relación social es una relación intercultural. La coordina-
ción es una relación social, aunque remitida al plano judicial, no deja de 
serlo. Por lo tanto habría. De hecho, el sistema judicial colonial coordi-
naba aspectos, dado que la idea de autonomía en España se hallaba en 
distintas tradiciones jurídicas, como la Navarra (cfr. Toledo 2003).

Este tema desarrolla la idea de mito, etnohistoria e historia actual. Se trata 
de entender el concepto de historia como narración, y como hecho. En 
tanto narración la historia se cuenta, en tanto hecho, la historia se hace. 
Ahora bien, cuando se cuenta, se debe contar en un contexto (por eso los 
indígenas cuentan los mitos en una trama ritual), dicho contexto es el 
vinculo con el hacer la historia (de ahí que un mito se actualice; es historia 
no narrada sino hecha). La historia indígena, si bien hay indígenas que se 
lanzan en ristre contra los españoles (muchos, por ejemplo amazónicos, 
ni los conocieron) hacen uso de un modelo de historia impuesto. Pero, si a 
la luz de cierta hermenéutica, se revisa su contenido aflora la resistencia, 
es decir, el poder que oponen los pueblos a sus dominadores, aún en 
condiciones de subordinación manifiesta.

Para los pueblos indígenas, entonces, la historia se enmarca en la fricción 
étnico-nacional, fricción que desde una perspectiva monoculturalista es 
llamada “cuestión nacional”. Saltan a la vista dos rasgos constitutivos de 
la fricción: por un lado, los proyectos nacionales propios de los pueblos 
indígenas (dichos pueblos o etnias son fenómenos de naturaleza nacional 



 RESISTENCIAS

97

que están subordinados a un Estado que les impone su modelo político y 
cultural, al que los pueblos se resisten de muy diversa manera, por lo general 
si bien se produce dentro de un marco de dominación estatal violento, se 
resiste con potencia pero sin llegar a la violencia). Dichos proyectos o etno-
historias relatan los hechos que permiten la conformación de la identidad 
nacional,  o nacionalidad (nacionalidades indígenas, le dicen a dichos 
pueblos, en el Ecuador), las resistencias, la justicia y la autonomía, por desa-
rrollar los proyectos históricos propios, mantener sus tierras, sostener la 
unidad, defender las culturas y, garantizar sus tradiciones.

Por otro lado, las acciones del Estado expresada en Leyes. El lenguaje 
de un Estado son sus leyes, por eso en la leyes se encuentran las histo-
rias, las memorias de la dominación y de la resistencia2. Motivo por el 
cual el magistrado Escobar planteó, respecto del Estado, la necesidad 
de “comprender la forma como éste manifestó –y manifiesta- su poder 
respecto de los pueblos autóctonos; ello refiere inmediatamente a la 
retórica jurídica.” (Escobar 2004:12).

La política de los pueblos indígenas no puede ser entendida en la lógica 
simple de ganó o perdió; si perdió desapareció. Juan Friede, emérito 
Historiador, en su libro el indio en la lucha por la tierra mostró a través de 
documentos y de pérdida de documentos la manera como los indígenas 
yanaconas de El Rosal desaparecieron de la cabecera del poblado. Con 
esos datos, lamentablemente, Friede concluyó la desaparición de los indí-
genas, no solo de El Rosal, sino de todo el Macizo Colombiano. Lamen-
tablemente porque el dato documental no es el dato de los sucesos en 
la realidad. En la realidad los indígenas una vez presionados –se dice 
muy rápido- a salir del casco urbano, no desaparecieron, se quedaron en 
sus tierras de las veredas y allí reprodujeron su cultura, hasta que unos 
antropólogos certificaron su existencia y vigencia.

Muchos indígenas perdieron los idiomas, incluso las tierras, pero no 
dejaron de pertenecer a sus pueblos; otros no necesitan de violencia para 
cambiar de nacionalidad. No pierde quien en las luchas cede algo, para 
ganar lo sustancial. Muchas veces, se ha dicho de manera reiterada, los 

2	  El lenguaje del Estado es el derecho, como lenguaje es una expresión cultural, como expresión cultural 
es el modo político como genera sus prácticas (N. del A.).



UNIDAD 2

98

pueblos indígenas debieron sacrificar no sólo sus idiomas para mantener 
sus pueblos unidos. En este caso no es posible quedarse con la simple 
idea de la aculturación sino un proceso muy largo de construcción histó-
rica de una nueva realidad cultural. Esta idea de la historia es útil a la 
hora de pensar como definimos a lo indígena.

Esa perspectiva de la historia es importante para entender los acumulados 
del derecho propio. Los pueblos indígenas no son atavismo ahistóricos, 
sino que sus relaciones se desarrollan en el marco de las formaciones 
históricas concretas. Así pues, el derecho propio es un acervo de normas 
útiles, no importa de donde provengan, siempre y cuando permitan 
conquistar derechos.

La historia española si es útil es para mostrar como se desarrollaron dere-
chos para humanizar y limitar la colonia, en defensa de los indígenas. 
Para mostrar la lucha por defender la identidad como pueblos soberanos:

“si hubo un imperio basado íntegramente en el Derecho, al menos de 
puertas para afuera, ése fue el imperio español. Desde el momento 
en que se recibieron las primeras noticias del nuevo continente, la 
Corona se esforzó por legitimar, ante la divinidad y ante la ley, la 
dominación que de hecho ejercía sobre los territorios de Ultramar. En 
gran parte, la historia de la Colonia se trazó a partir de una sucesión 
interminable de Reales Cédulas, Ordenes, Capitulaciones, Acuerdos, 
de regulaciones y decisiones de las instancias burocráticas imperiales 
en América, así como de profundos debates teóricos en los centros 
intelectuales de mayor importancia de la época, con la trascendencia 
y sofisticación conceptual del debate de Las Casas y Sepúlveda en 
1550, o de los escritos de Francisco de Vitoria, que dieron nacimiento 
al Derecho Internacional Público.” (Escobar 2004:10).

Esa perspectiva de la historia nos interesa porque es relacional, sugiere 
las tensiones de dos culturas que chocan, que se reconocen y que 
resuelven; sugiere, de algún modo, una solución intercultural. Esa idea 
nos ayuda a entender el porque la movilización de los pueblos indígenas 
para defender sus derechos no ha cesado, por lo menos desde la llegada 
de los europeos a América.



 RESISTENCIAS

99

4.1. Mito

La particular realidad del mito, según Bronislav Malinowski, uno de los 
fundadores de la antropología cultural, es que el mito no sólo es una 
historia, sino que es historia que debe ser actualizada (puede entenderse, 
ritualizada) de modo ceremonial e iterativo. No una historia cualquiera, 
sino que es preciso entenderla “en lo que tiene de vivo”. Además, siempre 
debe estar asociado a su actualización, puesto que la real vigencia del 
mito es que cada vez que se práctica en un ritual, se actualiza. Un ritual 
puede ser el acto de curación en el que se invoca, bien el origen, bien 
la deidad. Es que, el mito no es una explicación destinada a satisfacer 
una curiosidad científica –decía el mismo Malinowski- sino un relato que 
hace vivir una realidad original y que responde a una profunda nece-
sidad religiosa, a aspiraciones morales, a coacciones, a imperativos de 
orden social e incluso a exigencias prácticas.” 

El mito, es algo más que un cuento, como estamos acostumbrados a creer. 
Para Vico, por ejemplo, es un hecho –verum factum- de extraordinaria 
importancia que, despojándolo de su ropaje exterior fantástico, y fami-
liarizándose con su lógica y su lenguaje, permite descubrir una o varias 
historias ciertas (cfr. Levi-Strauss 1968; Eliade 1982).

Si los pueblos indígenas, a veces son pensados como rezagos folclóricos, 
los mitos, aún más. No obstante, un mito es mucho más que una leyenda 
folclórica; en su contexto, los mitos se viven, porque como dice Mircea 
Eliade, el mito hace “vivir una realidad original”, es vivir la historia de 
los dioses, de los creadores. En ese sentido, la historia, entre los indígenas, 
sería una historia sagrada, se conectaría de esa manera, la historia con la 
espiritualidad. Es una historia rodeada de espiritualidad. Es una historia 
cargada de hechos fundamentales. El mismo Eliade señaló “lo extrema-
damente” compleja que es la realidad mítica, no solo de los pueblos indí-
genas, sino –quien lo fuera a imaginar- de nuestra sociedad civilizada 
moderna contemporánea (cfr, Ediade 1982).

En resumen, parafraseando a Eliade, el mito es una historia sagrada que 
narra un acontecimiento ab origine, vale decir, acaecido en un tiempo 
primordial (cfr. Eliade 1982). 



UNIDAD 2

100

Vivir” los mitos supone una experiencia religiosa puesto que se dife-
rencia de la experiencia de la vida cotidiana. La religiosidad de la expe-
riencia mítica se debe a la actualización de los acontecimientos fabulosos; 
se asiste nuevamente a las obras creadoras de los Seres Sobrenaturales. 
Los mitos “revelan” que el mundo, el hombre y la vida tienen un origen 
y una historia que es significativa y ejemplar. 

“La historia de nosotros como pueblo Ticuna. Según la historia de 
nosotros éramos guerreros y según decían que éramos caníbales, 
esa fue, era la historia de los antepasados. Y si bien es cierto así, la 
historia de nosotros, el territorio es muy amplio, cierto, y el territo-
rio como decían muy claro, dijeron que, viene del, del hombre, que 
nuestro dios es Gutapa que es el Dios de nosotros. Entonces, como 
nosotros dentro del, del territorio Brasilero, existe un río que se llama 
Evare, allí donde está el lugar sagrado de nosotros...

Evare, la historia real que está viva, es un lugar sagrado encantado 
que aún existe, allí existe el anzuelo, el Poha, o sea la vara con el que 
Gutapa nos pescó... pero la historia real nuestro padre dios Gutapa, 
después el sólo se sintió, como dice aburrido, sólo y necesitaba a al-
guien para que empezara a dominar esta tierra... 

Y precisamente él nos pesca, de este lago Evare, que allí existe la vara 
sagrada, el lugar encantado; no solo pescó a los Ticunas, según relata 
la historia que de allí venimos todos, indígenas y no indígenas, es la 
realidad según la historia de nosotros como pueblos Ticunas.

¿Entonces que pasa?, por decir, a la vez que Gutapa metía la vara allá 
y pardos sábalos, peces sábalos, ¿los conocen?, sábalos de la Amazo-
nía y la mayoría conocemos y creo Yabi ¿Entonces que pasa?, cuando 
Gutapa mete el anzuelo y pea un pescado de esos y cuando jala  para 
tras y cae la tierra, caían personas, listo.  Resulta que el Ticuna y no-
sotros los indígenas y todos los demás, nos pescó con el maíz blanco, 
y precisamente el maíz blanco tiene su historia también de genera-
ción y ese es algo sagrado.  



 RESISTENCIAS

101

Cuando pesca a los animales él no quería ni maíz, ni otra cosa clase 
de esto, puso coco, cocos esos de la selva, precisamente donde el mete 
y cae acá nacen todos los animales, caen los animales.  

Y para que cayera el hombre blanco no quería el coco ni el maíz blan-
co, le pescó con la yuca -Asara- blanca y ahí todo el relato historial.  
Es así es que a cada uno nos dio unas soluciones, unas tareas que 
cumplir, le dijo: -bueno, aquí está la tierra, domínela, trabájela, y de 
ahí ya tiene dentro de eso nace dentro de -Ariatana- que es la historia 
también” (Indígena Ticuna).

A este relato mítico se le comentó de la siguiente manera, porque así es 
como debe impartirse justicia. Esta claro, que cuando se imparte justicia, 
desde la actualización mítica, se vive la historia primordial. De tal manera, 
entonces, lo que es un juicio debe realizarse en determinados lugares, los 
lugares donde estuvieron los dioses. 

“Nuestra concepción de mundo, es decir, nuestra filosofía, nuestro 
saber, nuestro modo de actuar, nuestra tradición y esto es un valor 
absolutamente importante en esta percepción de la justicia.  Enton-
ces, para poder entender la concreción o como se concreta en esos 
procedimientos nuestros, hay que tener en cuenta los lugares cosmo-
visionales de los pueblos. Concretar, digamos, los procedimientos de 
justicia, es difícil, y es difícil porque aquí mismo vimos una diversi-
dad enorme del pueblos, algunos decían que son primos, parientes 
etcétera. Son diversos incluso dentro de ellos mismos; y esa diver-
sidad me parece que es uno de los puntos importantes que hay que 
tener en cuenta porque esa diversidad es la que permite que se garan-
tice los procesos de autonomía en la justicia.

Cuando un Ticuna dice el derecho es la vida o está en la vida, signi-
fica muchísimo. Cuando uno dice: -La historia está está viva, se está 
viviendo-, tiene un sentido muy importante, porque para nosotros 
la historia es pasado; pero aquí hay un concepto de que la historia se 
está viviendo, o sea, se está actuando en la historia, se está trabajando 
en la tradición y para la tradición” (Indígena Ticuna)



UNIDAD 2

102

Giambattista Vico introduce los tiempos míticos en la historia de occi-
dente, plano metodológico desvirtuado por los historiadores, con el afán 
de comenzar toda reconstrucción desde el principio, del cual no hay 
documento escrito, sino oral, documento que se “re-escribe” cada vez 
que el mito se actualiza al ser invocado en un ritual, sea colectivo o parti-
cular, privado o público. La tarea viquiana es una tarea antropológica, 
porque no trata a esas historias, ocultas en los mitos, como folclorismo o 
esoterismo. Como dice Toledo “en vez de aceptar la autoridad de la tradi-
ción erudita, enfrenta la tarea de desentrañar de nuevo, por si mismo, 
el significado de los relatos míticos, yendo directamente a los mitos y 
fábulas, estimándola el núcleo histórico de los estados primigenios de la 
humanidad.” (Toledo 2003:15).

Las historias contenidas en los mitos nos cuentan de la fundación de las 
naciones, de los pueblos indígenas, pero también de su evolución. En 
cuanto evolución los pueblos se desarrollan por oposición a otros, las 
civilizaciones se construyen dominando pueblos, las culturas avanzan 
sometiendo otras. Por eso las resistencias culturales, porque son contrapo-
deres que hacen que las culturas necesariamente resuelvan sus conflictos 
interculturalmente. Vico entonces habla, en el plano universalista de su 
época, que la historia de la humanidad es la historia de las luchas entre 
los pueblos, mitos que se tratan de imponer a otros mitos. 

4.2. Las Etnohistorias

Las etnohistorias son las historias de los pueblos diferenciados étnica-
mente; aplicada la noción a los pueblos indígenas, las etnohistorias serían 
las 84 historias particulares de cada uno de los pueblos indígenas de 
Colombia, por lo cual se estaría dando a entender que cada uno de ellos 
tiene su propia historia. 

Vamos a tratar de entender varias nociones de lo que podría signi-
ficar, adicionalmente, la historia. Con arreglo a la diversidad cultural 
se entiende que cada pueblo indígena desarrolla un particular modo de 
entender el mundo; los Nasa, por ejemplo, tienen la idea de que el pasado 
es lo que va delante jalonado el futuro que esta siempre detrás. El tiempo 
de la historia como hacer, es inverso. Ya hemos dicho que la historia está 



 RESISTENCIAS

103

viva, mientras que para nosotros esta muerta, y a lo sumo es un referente, 
como cuando la gente dice “el que no entiende el pasado, está condenado 
a repetirlo”.

En consecuencia, la etnohistoria, es la percepción cultural de la historia, 
dado que todo pueblo tiene una idea de la historia particular. Esa pers-
pectiva tiene repercusiones con el derecho, y por supuesto, con el sentido 
de justicia. Según sea la concepción étnica de la historia, la concepción y 
percepción de los derechos. Solo basta imaginar la importancia del “punto 
de vista” para saber que la historia al ser narrada, carga valores, signi-
ficaciones y hechos dependiendo del lugar desde dónde se mira. Desde 
luego, aquí no solo se trata del punto de vista de las etnias, sino que 
ese punto de vista ha desarrollado una importante tradición con efectos 
sobre la interpretación jurídica, y con efectos sobre el sistema jurídico de 
cada pueblo.  No es posible vulnerar, inopinadamente, esta perspectiva.

Rodríguez Lorenzo3, al aclarar el significado de la palabra “Etnohis-
toria”, se remite a la etimología. Dice que “procede del griego: étnos, que 
designaría a la noción de pueblo que comparte una cultura, reconoce los 
códigos de ella y se define sobre la base de éstos” (cfr. Rodríguez 1990:2); 
y, de historia “que recoge una triplicidad de significados: A) testimoniar–
describir–narrar hechos, B) búsqueda de conocimiento y C) acontecer 
perceptible en la dimensión de la temporalidad.” (Ibid:2).

Así, la importancia de la etnohistoria, permite a las autoridades indígenas 
y a los jueces. Parafraseando a Rodríguez Lorenzo, podríamos advertir 
que son:

1. La virtualidad del conocimiento (acto de conocer e investigar) 
sobre la cultura de todos y cada uno de los 84 pueblos específicos, en 
concreto la posibilidad de conocer las facultades de la jurisdicción del 
pueblo con que se coordinará. 

3	  Etnohistoria: ¿La ciencia de la diversidad cultural? Exploración acerca de la constitución del término 
y del desarrollo de su teoría y método. Miguel Ángel Rodríguez Lorenzo.



UNIDAD 2

104

2. El desciframiento de los valores manifiestos en las formas en que se 
expresan culturalmente esos pueblos, con lo cual se lograría la aproxi-
mación hermenéutica de su modo judicial de operar. Un nivel etno-
gráfico de compresión, sin duda inédito en la historia del derecho.

3. La exploración, en la dimensión “tiempo”, de su acontecer 
cultural, a fin de captar sus reestructuraciones. Idea sustancial 
porque permite entender que los pueblos indígenas si cambian no 
dejan de serlo; es más todo pueblo indígena para poder seguir sién-
dolo ha tenido que cambiar. Útil para repensar la idea de indígena 
que se ha querido preservar en el ambiente interpretativo consti-
tucional, que vulnera los derechos mismos que quiere proteger. Es, 
una posibilidad para pensar, si se está o no, vulnerando el derecho 
al libre desarrollo de la personalidad de la persona, si se le niega 
el autorreconocimiento por cualquier vía distinta a la judicial, que 
previamente ha establecido, por procedimiento de coordinación y 
consulta, que la persona es o no indígena.

La etnohistoria es la que debemos entender, pues como se ha dicho, su 
relación es estrecha con la espiritualidad y la justicia de un pueblo. Las 
historias son base de todo proceso educativo y moral con que son sociali-
zadas las personas, por lo que dichas historias son ejemplificantes. 

La otra historia, es decir, la etnohistoria de los pueblos indígenas, nos 
abre el horizonte para vislumbrar una concepción de la historia que no 
se ha podido comprender, aquella en la que los pueblos indígenas deben 
participar y el Estado debe garantizar tal participación, de acuerdo con 
sus principios. Esa historia genera el resultado de que el proceso constitu-
yente haya consolidado la fuerza política que permitió que los indígenas 
participaran en la creación  de los pactos que orientan el actual y vigente 
Estado Social de Derecho, y solicitaran la jurisdicción, la cual quedó esta-
blecida. Sabemos que no fue fácil, pero también sabemos que hoy es un 
derecho y un deber, que compromete tanto al Estado y sus instituciones, 
como a los propios indígenas. 

Una pequeña etnohistoria, en el contexto del siguiente relato:



 RESISTENCIAS

105

“En Guambía en estos ocho años de experiencia el trabajo en justicia 
es muy importante, pero en lo que si es esforzamos es que, no se que-
de codificado, sino que sigamos la memoria, la tradición oral, porque 
si empezamos a codificar todo eso, piensan que perderemos nuestra 
justicia propia, ahí terminaría la razón de ser, por lo mismo entonces 
lo fundamental es no, no codificar.

Esta justicia toda ha sido a base de lucha no, de esfuerzos, nada ha 
sido gratuito para los pueblos indígenas; y entonces ahora que esta-
mos aquí en la ley, la ley occidental, de cómo entablar mecanismos 
de trabajo, de relación, de coordinación, pues lo más importante es 
que sepamos que ambas jurisdicciones debemos el respeto mutuo... 
Cada nosotros como jurisdicción especial tenemos nuestras parti-
cularidades y así la desarrollamos, a veces es complicado porque 
como lo acabe de decir, pues como vemos que hay comuneros, hay 
gente que a veces no quieren aceptar esto, pero pues, todo tiene... 
uno debe ser como muy paciente y todo está en la conciencia de 
uno, el que quiera aceptar...”  

Las autoridades tradicionales -constituidas en autoridades jurisdic-
cionales del Sistema Judicial Nacional con especiales medidas de reco-
nocimiento cultural- en razón de que están investidas culturalmente 
(espiritualmente), pueden impartir justicia, ejercer el control social al 
interior de sus comunidades, y organizar la convivencia de acuerdo con 
los mandamientos inscritos en el mito fundacional. Sus autoridades, por 
definición, son llamadas a vigilar la convivencia en estricto apego a las 
creencias del grupo, pues de él depende la sobrevivencia cultural y social 
de su pueblo, de allí que las autoridades indígenas puedan conocer y ser 
competentes en todas la materias (jóvenes, familia, civil, penal, etc.). 

“Como avances pues de acuerdo a la memoria por Ley es que han 
venido, todo esto por ejemplo la Ley 89 que en un principio fue como 
a dedo o a echarnos, en un solo espacio todo eso, pero más sin em-
bargo, como comunidades los sabios han dicho que, que no es así, 
por tanto hemos esforzado nuestra convicción de manejar nuestra 
justicia propia. Por eso ahí y a partir de ahí ya abre la posibilidad de 
la jurisdicción especial indígena. Y de ahí viene adelantándose, reco-
nociendo un poco diciendo que, diciendo que si nosotros realmente 



UNIDAD 2

106

tenemos autoridades por lo tanto tenemos normas, tenemos nuestro 
pueblo ancestral de administrar justicia.  Igualmente lo ratifica el 
Convenio 169, la Ley 21, la Constitución de 1991 que a través del 
artículo 246. 

Ahora más sin embargo hay limitaciones pero ahí estamos en la lucha 
como pueblos para seguir adelante, de fortalecer nuestra autoridad, 
la relación entre autoridad y autoridad con el principio del respeto 
de la autoridad de cada pueblo, de hacerla valer a nuestra autoridad, 
de hacer valer nuestra justicia y de mantenerla.  Igualmente pro-
piciar el conocimiento mutuo de los espacios como pueblos, como 
comunidades y como movimiento y luchar por la defensa de nuestra 
jurisdicción especial tanto a nivel nacional, internacional, todo en 
pro de la permanencia cultural de los pueblos” (indígena Guambia-
na).

Se pueden destacar varias cosas del anterior relato. En primer lugar la 
forma como el relato hace “memoria” de distintos hechos, para justificar 
la coordinación. La noción de etnohistoria se convierte del mega relato 
cultural de lo vivido por un pueblo, en la interpelación específica de una 
interacción con el Estado. En segundo lugar, la apropiación de normas 
no indígenas que a partir de su interpretación les permite luchar por los 
derechos. 

4.3. La historia actual

Esta sensibilización no es un problema de racionalidad jurídica, sino que 
nos enfrentamos por primera vez a dos universos: el reconocimiento y 
el efecto del reconocer en nosotros mismos. Efectivamente, esta tarea es 
clave porque es la historia de lo intercultural. Eso nos obligará a revisar 
muchas cosas, tanto al interior de las historias de los pueblos, como la 
historia general de la relación de los pueblos indígenas con los distintos 
Estados con que ha tenido que enfrentarse, o resistir.

Según las cifras registradas por ONIC, se concluye que “las violaciones a 
los DDHH, al DIH han aumentado progresivamente en los últimos años. 
Las violaciones a los Pueblos Indígenas que más sobresalen son el confi-



 RESISTENCIAS

107

namiento, el homicidio, asesinato y desplazamiento forzado. El Conflicto 
Interno y las políticas del gobierno en los últimos años (seguridad 
democrática, fumigaciones, estatuto antiterrorista, plan patriota, imple-
mentación de megaproyectos, entre otros) han contribuido a aumentar 
el conflicto y la violación de derechos en los pueblos indígenas, ocasio-
nando violaciones graves; todo esto afectando la existencia y pervivencia 
de las comunidades indígenas” (ONIC 2005).

Si “el  Estado Social de Derecho hace relación a la forma de organización 
política que tiene como uno de sus objetivos combatir las penurias econó-
micas o sociales y las desventajas de diversos sectores, grupos o personas 
de la población prestándoles asistencia y protección” (Sentencia T-426), 
estaría claro, que la historia indica que vamos para atrás, y muy fácil-
mente, sentenciaríamos la inexistencia de tal Estado. Eso produce una 
ambigüedad, teórica y por supuesto jurídica, en la que el primer y peor 
de todos los efectos, es que permite la conculcación de más derechos.

Se trata de entender que la defensa de asuntos como la coordinación 
jurisdiccional que señala el artículo 246 constitucional, es proteger dere-
chos y evitar que se conculquen. Aquí podría reseñarse toda una serie de 
hechos muy precisos de violación de derechos, y de anulación del Estado 
Social de Derecho, no solo por actores armados, sino por el gobierno. 
No siempre se gobierna como el Estado exige. No obstante, siguiendo el 
criterio del módulo, nos prepararemos para entender el camino que ha 
seguido la historia contemporánea para entender el lugar de la protección 
de los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas.

La historia de los pueblos indígenas parece estar signada por tres eventos 
que, a lo largo de los últimos casi 520 años, han sido iterativos. La lucha 
externa, interétnica e intercultural, por que no sean conculcados derechos 
como pueblos, que además tiene que ver con que no sean conculcados sus 
derechos como personas; la otra historia es la del control territorial, cada 
vez más acosado, por el insaciable apetito que la sociedad nacional tiene 
por sus tierras. En cierta forma asociado a la búsqueda de soberanía y 
mayor autonomía, y la protección de las tierras que en esos espacios se 
conservan. Y, el tercer evento, es más bien interno que es el de mantener 
la identidad, que tiene que ver con la unidad interna de los pueblos.



UNIDAD 2

108

La lucha por la tierra es básica en todo este asunto, porque en cualquier 
relación con los pueblos indígenas, la propiedad o no de la tierra, es parte 
del control territorial efectivo. La historia indígena sigue marcada, como 
si no hubiera pasado nada, como si no se hubiera logrado la inaliena-
bilidad, inembargabilidad, e imprescriptibilidad. Desde el inicio de la 
conquista las relaciones con los conquistadores, hasta la fecha, se han 
desenvuelto por controlar directa o indirectamente sus territorios, por 
mantener la forma cultural de subsistencia y a la vez subsistir cultural-
mente. Para Cifuentes, en torno a “la tierra como eje conceptual... se han 
estructurado las políticas estatales colombianas respecto a los indígenas, 
desde la constitución de los primeros repartimientos a los Conquis-
tadores, hasta la disolución y posterior recuperación progresiva de las 
tierras de resguardo, pasando por las políticas de fomento a la coloniza-
ción, de delegación de autoridad en los grupos misionales, y de reforma 
agraria. Todos estos aspectos tienen una incidencia necesaria sobre la 
vida de las comunidades indígenas.” (cfr. Cifuentes 2006)

La historia de la permanencia y unidad de los pueblos indígenas es una 
historia de unidad de resistencia, que se manifiesta tanto individual 
-manifestación subjetiva de las pautas culturales indígenas-, como colec-
tivamente -sentimiento de las personas de pertenencia al grupo-. 

Los emprendimientos contra esas formas de unidad y pertenencia son 
agresivos, aunque no invisibles. Dispositivos culturales tan contundentes 
como las balas del guahibiar han sido la educación monocultural, la evan-
gelización confesional y la imposición de un solo idioma. Las políticas 
de integración desarrolladas por la colonia, como las impulsadas por la 
república hasta antes de 1991, y los resabios de las mentalidades arcaicas 
que aún quedan y no cesan de manifestar el estatus del menor, miserable y 
rústico, expresan el modo monocultural –el cual a estas alturas- resulta 
ser un eufemismo para mostrar la forma como los pueblos indígenas son 
el objetivo de las arremetidas uniformadoras de los países que consideran 
que logran la unidad nacional suprimiéndolos. 

Cuando en uno de los talleres un abogado preguntó a otro, durante una 
de las sesiones de capacitación “¿qué Estado juró usted defender, el liberal 
o el Social de Derecho?”, mostró que una de las dificultades que existe en 
el sistema judicial es la existencia de esos resabios arcaicos, y señaló cómo 



 RESISTENCIAS

109

los operadores de justicia son los que en persona finalmente actúan, pues 
son ellos quienes afectan la impartición de justicia directamente. Es nece-
sario entender que el sistema de interpretación de la Constitución de 1991 
se basa en la particular visión de reconocer la diversidad cultural, esa 
visión quiere eliminar las formas de vulneración de la identidad indí-
gena, y propender por la unidad del Sistema Judicial Nacional recono-
ciendo, respetando y valorando los sistemas jurídicos indígenas; y, amén 
de -por si fuera poco- advertir de la enorme casuística y complejidad sin 
que se altere la seguridad jurídica de los ciudadanos colombianos en 
general, y en particular, de los pueblos indígenas.

A ese enorme poder de homogeneización, cada pueblo ha resistido a su 
modo, como ha podido. Huyendo, mimetizando, ocultando, cediendo, 
mueriendo, rasgo del dinamismo e historicidad de las identidades colec-
tivas. En esas resistencias, que son luchas que se heredan a los hijos y 
que atraviesan siglos se realizan las elecciones culturales de los pueblos 
indígenas, los rechazos, las adopciones y los reacomodos –Friede, cuenta 
que los hijos en herencia no recibían la tierra cada vez mas mermada, sino 
litigios cuyos costos debían sufragar a expensas de su propio patrimonio4.

Con la lucha de Manuel Quintín Lame se inicia el pensamiento moderno, 
casi un siglo después de que las ideas políticas modernas se instalan en 
el país. Lucha que dejará de ser solitaria, regional y nasa, y se transfor-
mará en una lucha colectiva. Una lucha por la diversidad desde la diver-
sidad de los pueblos indígenas, el país encontró una respuesta de la 
resistencia indígena colectivizada. Si se demoró un siglo para entender 
que es moderno, se han necesitado quinientos para serlo aún más. No se 
podrá tener una conciencia de modernidad si la política y la justicia no 
atienden los reclamos de la diversidad de la gente, tal cual es. La resis-

4	  “En este punto, debe aclararse que la identidad étnica es, por definición, un rasgo dinámico, esto es, 
se halla en constante proceso de transformación y re-creación, como respuesta a las circunstancias 
históricas particulares que cada grupo debe enfrentar. La identidad es, así, una categoría relacional: se 
estructura en la medida en que el grupo debe confrontar estímulos externos –e internos-, readecuando 
sus normas y su configuración para hacer frente a las circunstancias. En Colombia, las reacciones 
culturales de los indígenas frente a los ataques de evangelizadores, colonos, terratenientes y educadores 
a su integridad étnica, han sido de diversos tipos: configuración de movimientos armados, surgimiento 
de movimientos en torno a líderes con tintes mesiánicos, suscripción de convenios con el Estado, pero 
especialmente, movimientos de renacimiento cultural, que buscan recuperar, preservar y desarrollar 
las tradiciones que se sienten como “propias” frente a la imposición colonial o republicana” (Cifuentes 
20).



UNIDAD 2

110

tencia es como la metáfora de la teoría cuántica según la cual un aleteo 
de una mariposa en Australia  podría llegar a ser un huracán en Cuba, es 
un proceso de transformación de poderes. En consecuencia, lo sucedido 
con la aparición de organizaciones indígenas regionales y después nacio-
nales, es en buena medida, producto de luchas profundas en el tiempo.

Esa lucha avanzó porque apareció un escenario importante, la internacio-
nalización de los movimientos indígenas locales. Congregados los antro-
pólogos con el auspicio del Consejo Mundial de Iglesias promovieron una 
política de encuentros entre indígenas, como respuesta a la política intera-
mericana de integración indigenista. Esos encuentros se propusieron que 
los indígenas por si mismos, a través de sus intelectuales desarrollaran 
sus propias políticas. Esas reuniones se llamaron Barbados porque se reali-
zaron en el Caribe, como si fuera el resultado del aleteo de la América 
profunda en resistencia. La respuesta fue importante, basta echarle una 
mirada al libro utopía y revolución para darse cuenta de que existía un 
movimiento maduro, que esperaba un detonante minúsculo para expre-
sarse. Las movilizaciones internacionales tienen testigos excepcionales 
en Colombia, pues líderes indígenas wayúus, nasas y arahuacos gestio-
naron personalmente ese movimiento, procurando realizar instrumentos 
internacionales que les brindarían más recursos de resistencia para con 
sus estados, y organizaciones indígenas regionales como el CRIC que 
protagonizaron con su pensamiento el avance de la causa indígena, entre 
indígenas de América Latina.

En Colombia hubo profusión de organizaciones indígenas y se conso-
lidaron las nacionales. Sobre todo se estructuraron los principios de la 
movilización: unidad, tierra, cultura. En la actualidad han evolucionado 
como resultado de acciones épicas de la resistencia5. Según los docu-
mento de la ONIC la Unidad es 

5	  Entre muchas, hemos seleccionado este párrafo para mostrar, tan solo un ejemplo que ha sido organizado 
en el lenguaje de un jurista. “A partir de los años 60, el país fue testigo de una creciente movilización 
indígena, en torno a la reivindicación de su identidad y de sus derechos. Inicialmente asociada a las 
luchas campesinas que sacudían a Colombia, la organización indígena pronto se independizó, hasta 
que en 1.971 se conformó el Consejo Regional Indígena del Cauca, primera organización de su estilo. El 
CRIC tenía como objetivos, entre otros, la abolición del terraje, una mayor autonomía para los cabildos 
en el gobierno local, la defensa de los resguardos y de la propiedad colectiva de la tierra, y la lucha 
por la preservación su cultura. Para estos efectos, puso en circulación incluso un periódico: “Unidad 
indígena”. De manera casi concomitante, se comenzaron a crear otras organizaciones regionales: el 



 RESISTENCIAS

111

“construida desde  la diversidad  del ser indígenas, hermanos en 
una historia que nos identifica y relaciona por el despojo, el des-
conocimiento  y la violación de nuestros derechos. Concertando y 
adoptando una agenda política común para los pueblos indígenas co-
lombianos.  Para valorar nuestros acervos culturales, territoriales y 
de biodiversidad; además de conocimientos y formas de vida.

Estableciendo  estrategias de lucha que reflejen nuestros intereses 
colectivo. Compartiendo una visión  común  sobre nuestras organiza-
ciones, sus estructuras y competencias. Comprometida en el ejercicio 
del gobierno y la autoridad indígena,  la defensa de nuestros territorios, 
realizando apuestas conjuntas de futuro y avanzando con acuerdos co-
lectivos hacia la paz. Para  evaluar nuestra gestión histórica y acoger 
nuevos retos. Pero sobre todo para relacionarnos con otros pueblos, 
sectores sociales y gobiernos para construir un país donde podamos 
vivir con dignidad, tolerancia y respeto por el otro.” (ONIC 2006)

La autonomía es otro principio fundamental el cual evolucionó de las 
ideas de autogestión y etnodesarrollo que se dieron en la década de los 
años ochenta. La autonomía es entendida

El Territorio es sin duda la modernización política de la lucha por la tierra, 
es comprendido este principio

“Como espacio de vida, razón y fundamento de la existencia de los 
pueblos indígenas.  Escenario  ancestral, legitimo y colectivo para 
el ejercicio  y la realización de   la autoridad, el gobierno propio y 
la autonomía de los pueblos indígenas. Memoria histórica y colecti-
va. Un derecho colectivo y una entidad administrativa, reconocida  
por la Constitución Nacional, sujeta al control y el ordenamiento 
de las autoridades indígenas. Lugar de vida, esperanzas, seguridad 
alimentaria, recursos naturales y biodiversidad, medicina y educa-
ción. Fuerza espiritual y política que procura unidad, pertenencia y 
garantías de futuro. Espacio de relacionamiento de los hombres con 

Consejo Regional Indígena del Vaupés (CRIVA) y el del Tolima (CRIT), y al poco tiempo, fue creada 
la Organización Nacional Indígena de Colombia (ONIC), encargada de coordinar la movilización de 
todos los indígenas del país. Hoy en día, hay 34 organizaciones indígenas regionales, coordinadas por 
la ONIC.” (Cifuentes 2004).



UNIDAD 2

112

sus dioses y sueños. Un bien común de interlocución y articulación 
de los pueblos indígenas.

Los territorios indígenas no deseados: colonizados por los actores arma-
dos que los han convertido en campos de guerra, muerte, desplazamiento 
y violación de los derechos colectivos y humanos de los  pueblos indíge-
nas que se ven inmersos en una guerra que no les pertenece. Lugares 
de expoliación de la naturaleza y de  implantación de cultivos ilícitos 
y mega proyectos viales, industriales, agroforestales, hidroeléctricos y 
extractivos de los recursos naturales. Bienes  estratégicos  de poder que 
se disputan el Estado y sus instituciones, las multinacionales, la banca 
internacional, los traficantes de patentes y narcóticos,  los colonos  y mi-
neros, los empresarios madereros y de recursos naturales, las compañías 
petroleras y los responsables de esta guerra que nos esta diezmando y 
llevando al exterminio” (ONIC 2006).

La cultura como fundamento de legitimidad, es el

“manifiesto de la diversidad que otorga identidad y pertenencia. He-
rencia, saber  y  creación colectiva que normaliza competencias  y 
roles sociales. Cotidianidad,  instrumento de sobrevivencia y base 
de los procesos de  resistencia de los pueblos indígenas. Mandato 
político y ejercicio de autoridad y gobierno. Herramienta organi-
zativa, principios de vida y sistema de relacionamiento. Fuente de 
pensamiento movilización y acción política. Un recurso para la paz 
y convivencia. Estrategia educativa, acervo de salud  y manera de 
realizar la comunicación (ONIC 2006).

En la actualidad no cesa la lucha por la sobrevivencia cultural, no 
obstante la profusión de derechos constitucionales. A pesar de la cons-
titución misma. El conflicto interno y ciertas políticas económicas que 
requieren para su realización grandes extensiones de tierra, se presentan 
como la solución al subdesarrollo  nacional, y colocan a los indios como 
las fuentes de los obstáculos y freno a los derechos de los colectivos, en 
suma freno al interés superior de la nación. ¿Cuánto ha beneficiado la 
educación en el Arauca las regalías petroleras?



 RESISTENCIAS

113

El estatus del menor, rústico y miserable se mimentiza en la actualidad, 
una veces con tonos caritativos, otras con otros tonos menos indugentes, 
como: “los indios tienen el 30% de las tierras en este país”, pero quien lo 
dice no hace las cuentas de cuanta de esa tierra le corresponde a la comu-
nidad o a la protección del ambiente. En cambio no hace cuentas de la 
tierra que tiene solo una familia en Colombia terrateniente en Colombia, 
ni explica en qué manos privadas no colectivas está concentrada la tierra 
en este país. Los indígenas como “enemigos del desarrollo” siguen siendo 
cuiviados; áreas enteras ricas en recursos productivos y más o menos habi-
tadas por indígenas han sido desalojadas, mediante acciones de aniquila-
miento de personas o de desplazamiento.

Otra forma de vulnerar a los pueblos indígenas es negando la historia, 
sin conocimiento de la evolución cultural de ellos. La fórmula es que 
indio que conozca la ciudad ya deja de serlo. Si es líder indígena, con 
mayor razón. Se dice que los pueblos indígenas andinos, son más acultu-
rados, que los de la selva amazónica. Todo pueblo es mestizo, solo que el 
mestizaje se produce o se interpreta con nociones distintas a negro, indio 
blanco. Pero cuando se estudia la historia cultural de la humanidad, 
siempre se ha buscado el mestizaje, puesto que una regla universal es la 
exogamia para formar parejas, familias, patrimonios y descendencias. La 
exogamia conlleva el mestizaje endógeno y la eugenesia el exógeno, solo 
que hay mestizajes positivos (mejoramiento de la raza), y negativos cuyo 
princuipal efecto es legitimar la existencia de una raza pura.

En materia de tierras es dicente lo que señala Cifuentes (2005):

“A nivel de tierras, puede afirmarse que más o menos hasta 1980 
hubo un casi total desconocimiento fáctico de la ley protectora de 
los resguardos, que se continuaron fragmentando y dividiendo sin 
cumplir los requisitos legales para que ello fuera posible. La divi-
sión de los resguardos se generalizó durante el gobierno de Santos, 
a partir del cual se reforzó la imagen de los indígenas como parte 
de un patrimonio histórico de escasa influencia en la definición de 
la nacionalidad, en principio mestiza pero idealmente “blanqueada”. 
En esencia, se trata de una permanencia histórica: el Estado en Co-
lombia ha defendido por ley el régimen de resguardos, pero lo ha 
combatido de hecho por sus implicaciones económicas. La progresiva 



UNIDAD 2

114

división de los resguardos ha sido facilitada con no poca frecuencia 
por el Incora, así como por la continuidad de las ventas clandestinas 
por falta de un sistema adecuado de supervisión” (Cifuentes 2005).

La historia contemporánea parece una repetición de otras historias 
pasadas; nada nuevo aparece bajo el sol. Vulneración de la cultura, 
menosprecio de derechos, usurpación de tierras, no reconocimiento de 
su autoridad jurisdiccional. Lo que se entiende como derecho aquí es la 
necesidad de que los operadores de justicia entiendan que la coordina-
ción es un mínimo de justicia para garantizar un mínimo de garantías 
para la supervivencia cultural de los sistemas jurídicos, que son nada 
más y nada menos, los que sostienen el control social y cultural de las 
comunidades. La administración de justicia tiene una responsabilidad 
enorme para encarar las mismas presiones que acosan a los indígenas y 
frenar los dispositivos monoculturales de vulneración de derechos por 
parte de colonos, paramilitares, y Estado. 

TEMA 5

Luchas indígenas

Luchas indígenas es un tema puente entre espiritualidad, resistencia 
y justicia, a la vez entre historia e identidad. Las luchas son como las 
células de la historia, permiten desarrollar el espíritu de los pueblos, 
forjar su historia y procurarse derechos justos. Las luchas son la base de 
las identidades, las identidades colectivas se forjan en las batallas coti-
dianas por ser y ser reconocido. En alguna oportunidad se entendió que 
los movimientos sociales producen las identidades colectivas. Pues esos 
movimientos son la organización de esas luchas, el plasma vital que les 
permite el desenvolvimiento y desarrollo6. 

6	  Para Melucci el concepto de identidad implica por lo menos los siguientes elementos: (1) la permanencia 
en el tiempo de un sujeto de acción, (2) concebido como una unidad con límites (3) que lo distinguen 
de todos los demás sujetos, (4) aunque también se requiere el reconocimiento de estos últimos. Todo se 
reduce, entonces, a identificar en qué radica la unidad distintiva de esos peculiares sujetos de acción 
que son los actores colectivos (cfr. Melucci; Gimenez).



 RESISTENCIAS

115

También las luchas son el registro de cuestiones épicas; las cuestiones épicas 
son las que de modo romántico cuentan la historia; los indígenas saben 
defenderse con las guardias cívicas, tienen símbolos de lucha, y héroes 
como dioses, y dioses como héroes. Aquí, en el texto del módulo, se desa-
rrolla el espíritu de esas luchas, su filosofía y su lugar en la fundamentación 
y legitimidad de la coordinación jurisdiccional. Tiene un sentido decirlo 
porque este texto, no es una abstracción académica, tiene una significación 
en esa lucha por el reconocimiento total y el pleno ejercicio jurisdiccional 
por parte de los indígenas. Lucha que es institucional, a la vez que es social. 
Es institucional porque lo hace la rama Jurisdiccional en pleno ejercicio de 
sus facultades y en cumplimiento de sus deberes; es social porque aún es 
necesario desarrollar muchos procesos para comprender lo que significa la 
interculturalidad en el ejercicio de la impartición de justicia.

Para avanzar en ello se recoge la noción de movimiento social, dado que 
en ella se plasma el objeto de las luchas. Posteriormente se presenta el 
modo que significa la generación de luchas, para no caer en el mismo 
lugar de las luchas coloniales, etc, que no dejan entrever la complejidad 
de los procesos culturales que se esconden en nuestras prácticas diarias. 
Eso nos permite entender porque la discusión si una persona es o no 
indígena porque se viste o habla de determinada manera, es la misma 
que hace quinientos años sobre si tenían o no alma. Esa discusión es 
importante porque su no esclarecimiento mata y conculca derechos; mata 
con en el caso de guahibos que pensaban que ¡los cuivas eran animales 
dañosos!, conculca derechos porque cuando un juez, sin procedimiento 
alguno, califica a una persona por ser o no indígena, viola el derecho al 
debido proceso, a la intimidad del procesado, etc..

La idea de “esta lucha” es la de hacer entender que la historia de lo 
indígena, se expresa de manera contundente en nuestras prácticas 
judiciales. Es decir, no estamos hablando de una historia externa, de 
una lucha atemporal, sino de una confrontación directa en el seno de 
las prácticas judiciales actuales que, además, no las realiza un colega 
vecino, sino que las ponemos en práctica nosotros mismos depen-
diendo del modo de actuar en la jurisdicción.



UNIDAD 2

116

La manera de organizarse se ha hecho con base en los resultados de los 
talleres realizados en el proceso de consulta del módulo; no parten de 
ninguna idea preconcebida. De hecho, es un aporte a la sensibilización 
jurisdiccional para la coordinación. Las luchas de primera, segunda, 
tercera y cuarta generación son organizadas según los alcances con 
la clasificación de derechos humanos; y, son pensadas no de un modo 
lineal histórico y anecdótico, sino de un modo conceptual que de alguna 
utilidad a la reflexión jurídica. Los derechos de primera generación, por 
ejemplo de la libertad, son derechos que en materia indígena están en el 
precámbrico de la historia judicial: ¿cómo podemos hablar de libertad 
si todos los jueces miran que el indio haya cometido el acto antijurídico 
dentro de su territorio para poder tener derecho a que sea juzgado dentro 
de su cultura? Esto no afecta la libertad de movilización de los indígenas; 
indígena que salga de su territorio queda absolutamente desprotegido. 
¿Que libertad de movimiento se garantiza de esa manera? Por lo demás, 
no es cierto que quien se mueva de su casa, pierde su cultura.

Si de algo sirve ese argumento, es para demostrar, que las cosas funda-
mentales no pueden ser distraídas. Es fundamental entender la necesidad 
de organizar una perspectiva que nos muestre los grandes vacíos con los 
que se ejerce o no la jurisdicción.

Los indígenas no han llegado tarde a esos derechos; es que no han llegado 
¿Cómo podemos hablar de derechos humanos que no son capaces de 
interpelar en su inmensa universalidad lo más mínimos derechos, como 
es el de la movilidad. Es cierto que ese no es un problema de los derechos, 
sino de sus hermeneutas. Si eso es aceptable, entonces sabremos rápida-
mente enfocar el objeto y el sujeto de esas luchas.

La primera generación de las luchas son los derechos individuales y 
políticos, la segunda los derechos económicos y sociales, la tercera los 
derechos de los grupos, y la cuarta los derechos a la memoria, identidad 
y patrimonio común de la humanidad. La ubicación de los hechos, a 
manera de ejemplo, se establecería de la siguiente forma: las luchas de 
la primera generación tienen que ver con el derecho de los individuos: 
¿tienen o no alma los indígenas?, pregunta del siglo XVI; a ¿son o no 
indígenas? del siglo XXI; ambas preguntas ponen en cuestionamiento 



 RESISTENCIAS

117

el a priori de que sea cual sea la condición de estos seres humanos, son 
personas, y mejor dicho aún, son ciudadanos.

Las luchas de la segunda generación son las luchas de la vida cotidiana, 
las luchas para sobrevivir con vida digna, educación, salud, vivienda, 
servicios, etc. Luchas que están atravesadas por la idea de que sus 
sistemas culturales deben ser el factor fundamental de intervención. La 
especificidad de la materia pública como garantía de su eficacia. La lucha 
contra la evangelización del siglo XVI, la pro etnoeducación del siglo XXI.

La tercera generación de luchas como pueblos, las luchas por la supervi-
vencia colectiva de las etnias, sus idiomas, la autonomía y la autodeter-
minación. Porque puedan vivir en paz, etc. De eso se trata, de los nuevos 
derechos consagrados como humanos en el mundo. El ius gentium de Vitoria 
en el siglo XVI, ¿qué ha quedado de él en la actualidad del siglo XXI?

La cuarta y última generación de luchas es la lucha por la preserva-
ción de la memoria, por los patrimonios vivos de sus culturas, y por 
poder gozar de lo bueno y resistir a lo malo de la globalización. Sería 
un absurdo imaginar hoy a los líderes indígenas sin celulares, y tal vez, 
con la excepción de los Nukak, a comunidades sin accesos globalizados 
de comunicación. Nadie pierde la cultura por no tenerlos, y cualquiera 
puede rechazarlos, y por eso no estar excluido de la perversa globaliza-
ción. Ningún indígena, por más cercano o distante, de los centros metro-
politanos de dominio colonial estuvo excento de sus políticas. Godelier, 
un antropólogo francés, sentenció que su gran descubrimiento no había 
sido encontrar tribus exóticas en las periferias africanas; sino descubirir 
que tales periferias estaban insertas en el seno de la sociedad capitalista.

Las luchas no son lineales, porque los sujetos y las subjetividades se 
definen, época en época. Los wayuu litigaron y resistieron en el XVI, 
mejor que ahora. ¿por qué si los derechos deben progresar, aquí vemos 
indicios de su eventual merma? La historia no es tan lineal, ni las luchas 
sociales se dan entre bandos absolutos de maldad y de bondad. Los indí-
genas mismos podrían reproducir formas de dominación y las veríamos 
reflejadas en sus discursos; eso es lo que les sucede a todos los seres 
humanos; pueden ser contradictorios. 



UNIDAD 2

118

Combinadas las dos perspectivas, la de los derechos, y la de la comple-
jidad de la historia, tenemos entonces que las generaciones de luchas 
no son temporales pero están en el tiempo. Los derechos de ciudadanía 
se lucharon en el siglo XVIII como en el XVIII, en el XIX como ahora 
en el XXI. Y, en este momento, cuando un juez después de un taller 
sale pensando en entregar o no jurisdicción se convierte en indicio 
presente de esa historia profunda.

La primera generación es inconclusa, podría advertirse, que seguirá sién-
dolo. Ha atravesado siglos, y los atravesará en adelante sin concluirse. 
La historia colonial ha pasado, no obstante muchas preguntas siguen 
vigentes. Las generaciones permiten abrir esa compuerta; Toda historia 
es inconclusa y el valor de esta, es que puedo fijar mi posición en ella. Las 
historias se van desarrollando, ayudándonos a entender mejor nuestro 
momento. Las generaciones nos ayudan a pensar y a organizar todo lo 
que tenemos que hacer a futuro.

Teniendo esos principios en mente, las generaciones de derechos humanos 
lo que abren es una agenda de cosas irresueltas. Esas cosas irresueltas, 
son la forma como hemos de pensar en adelante (cf. Zambrano 2007).

Finalmente, como las luchas de la diversidad y la diferencia cultural 
vinculan ideas de dignidad y de justicia de los pueblos y las personas 
indígenas, se debe dejar claro que las concepciones sobre la justicia que 
dejen por fuera ese debate, son terriblemente injustas, al no compartir 
el principio de la igual dignidad y merecimiento de consideración para 
todos los seres humanos, gracias a la igualdad moral de todos los seres 
humanos, que brinda, precisamente su diversidad7.

5.1. Primera Generación

7	  Cualquier concepciones que rechace la justicia para la diversidad, es injusta; pero es mucho más 
injusta si rechaza además, las ideas o sentimientos emancipadores de las mujeres, la negación a toda 
superioridad de una raza, la imposición de una religión, y el principio de libertad, igualdad y dignidad 
y derechos La igualdad moral entre los seres humanos es patrimonio de lo justo (N. del A).



 RESISTENCIAS

119

La primera generación de luchas se ha desarrollado a lo largo de la 
progresiva secularización y modernización; salvo que en esa perspectiva 
los indígenas quedaron por fuera de todo espectro civilizatorio. Esta idea 
moderna de los derechos, anclada en la Revolución Francesa, como hito 
histórico, debe ampliarse y proyectarse en el tiempo hacia atrás, por lo 
menos hasta Vitoria. Esos derechos como el de discrepar del soberano 
cuando hace la guerra injusta, es la misma que la de ciudadano ante los 
reyes del ancien regime. 

La lucha por la soberanía de los pueblos y su dignidad es también la 
lucha contra toda doctrina que minusvalore a los indígenas. De ahí que 
los indígenas desde hace quinientos años vienen luchando por la vida, 
la integridad personal (física, psíquica y moral), la libertad personal, el 
poder reclamar ante las autoridades, a expresarse según sus tradiciones, 
a proteger su espiritualidad y conciencia, a reunirse libremente con 
lo suyos, a su identidad, etnicidad y nacionalidad, a ser propietario, y 
a circular y a residir en el territorio de un Estado. Eso por demás está 
claro, que sus luchas tienen que ver con un juicio justo en plazo razo-
nable ante un tribunal objetivo, independiente e imparcial. A la presun-
ción de inocencia, y a ser protegido de un error de comprensión cultural. 
A defenderse en su propio idioma, y a no ser discriminado.

5.2. Segunda Generación

Las luchas de la segunda generación son simultáneas a las primeras, 
y se focalizan en las demandas sociales de las personas, económicas y 
culturales, entendida la cultura como paideia pero también como ethos. 
La segunda generación de derechos humanos vino de la mano de los 
movimientos sociales forjados, durante la Revolución Industrial y que 
perseguían liberar a los trabajadores. Es importante rescatar los derechos 
de la revolución mejicana, cercanos a nuestras injusticias rurales. De tal 
manera que esos derechos tienen que ver con las luchas por el trabajo 
digno, por la salud propia, por ser educado con arreglo a la propia cultura 
e incentivado a participar del intercambio cultural con el mundo. A la 
asistencia familiar, de los jóvenes, los niños y las mujeres embarazadas. 
A tener techo, vestido y educación gratuita.



UNIDAD 2

120

5.3.  Tercera Generación

El marco de esas luchas es el conflicto étnico-nacional, como reacción a la 
homogeneización del Estado nacional soberano y del proyecto de moder-
nidad, con dos objetivos: 1.) Que el Estado lo asuma incorporándolo en 
el centro de su debate nacional. El paso del conflicto por las instancias 
de las concertaciones institucional y ética contribuye a enriquecer una 
definición del ciudadano y una imagen del colombiano más ajustada a su 
realidad y anhelos. 2.) Simultáneamente, que el Estado reduzca las ambi-
ciones de poder, restándole peso a los sectores hegemónicos, permitiendo 
la efectiva descentralización del poder. Sin embargo, se necesita el replan-
teamiento de las estrategias políticas porque hasta ahora lo que se ha 
hecho es consolidar la hegemonía liberal y no cuestionar sus proyectos. 
(Cfr. Díaz Polanco 1986).

De hecho la autonomía, la autodeterminación, el pluralismo y la diferencia 
son derechos que tal tipo de Estado encuentra antagónicos porque van 
contra la idea que tiene de nación; por ello se oponen a ellos y procuran 
eliminarlos. Como se ha insistido en estas páginas, la concepción de 
Estado y nación unitarios no sólo es antinatural, sino antidemocrática. Se 
supone que lo que garantiza la existencia de la humanidad es su diver-
sidad, razón por la cual ésta se constituye en el valor fundamental para 
la realización del ideal humano. Sin diversidad no hay humanidad, de la 
misma manera que sin la vida del individuo no hay sociedad. El respeto a 
la diversidad y a la vida garantiza que una sociedad cumpla su cometido 
histórico, por lo que la defensa de la vida y de la diversidad como dere-
chos humanos fundamentales es incuestionable.

Frente a la diversidad, el Estado neoliberal es sutil; fortalece su proyecto 
aceptándola nominalmente y negándola realmente para su incorpora-
ción. Por eso la necesidad de oponerle al Estado neoliberal un Estado que 
lo limite a partir del pronunciamiento de los derechos humanos antro-
pológicos para: fomentar la autonomía de los grupos étnicos, impulsar el 
desarrollo combinando la desigualdad, instaurar la administración por la 
real representación de los colectivos, promover la convivencia de la diver-
sidad, garantizar la paz étnica y resolver el proyecto nacional fundado en 
la participación de las regiones y de las etnias. 



 RESISTENCIAS

121

De ahí la tercera la tercera generación de luchas, las luchas por la auto-
determinación de todos los pueblos, luchas que tienen una gran incidencia 
en las colectividades. La tercera generación es la lucha de los pueblos por 
hacer sustentable el ambiente, por evitar que el mundo sea consumido si 
juicio; porque sean protegidos a la hora de consumir los productos del 
mercado, y a vivir en paz, siendo tolerados en sus diferencias específicas. 
Estas son las luchas de los últimos años, pero son luchas que atraviesan la 
historia y se remontan a los imperios antiguos, como a las hordas primi-
genias de la sociabilidad humana. Los pueblos indígenas defendieron el 
etnodesarrollo en el marco de estas luchas. El desarrollo propio, por la 
vía de la autogestión, el cual derivó en la lucha por la autonomía.

El pensamiento antropológico reconoce dicha realidad y rescata el hecho 
de que la lucha por los derechos es un camino de transformación de rela-
ciones sociales y de desarrollo cultural. Vico lo planteaba en el siglo XVIII:

“Las rivalidades que en las ciudades oponen unos órdenenass 
contra otros con vistas a obtener la igualdad de derechos, consti-
tuyen el medio más poderoso para el desarrollo de las repúblicas... 
empero los cortos de vista relacionan el derecho con los términos 
exclusivos de la ley...” (Vico 1953:200).

En suma, las luchas de la tercera generación, son las luchas por la convi-
vencia entre los pueblos. Las luchas de la tercera generación parte de 
la base del cambio social colectivo, luchas por la transformación social 
que ha caracterizado al mundo de los últimos años. Son luchas que no 
pertenecen ni a la tradición individualista, ni a la tradición socialista 
de la segunda; son luchas que se han dado para la resurrección de los 
pueblos, como dijo Octavio paz.

5.4. Cuarta Generación

La cuarta generación de luchas es la de las luchas por la modernización 
y la de la revisión identitaria, luchas en una época de contactos interna-
cionales, de reconocimiento de derechos humanos, y de transferencias de 
recursos capitalistas.  Trata de luchar por las generaciones que vienen, 
por lo cual no son luchas para la gente de ahora, sino de la gente de ahora 



UNIDAD 2

122

para su descendencia. Por ejemplo, las luchas conservación de especies en 
peligro de extinción, por la protección de la naturaleza desamparada, y 
por el amparo de las culturas vulnerables. 

Es una lucha por estar comunicados y por incluir la particularidad que 
revise los fundamentos de toda noción universal; contrario a la tercera 
generación, sus luchas no dependen de luchas de pueblos, sino de las 
normas que reflejan la transformación global e informacional que ha 
caracterizado al mundo de los últimos años, y que dan la idea de caminar 
hacia el establecimiento de las relaciones concretas de lo local con lo 
universal, y de la diversidad con la totalidad. 

La cuarta generación es una demanda para asegurar a todos los indi-
viduos y colectividades, personas naturales y jurídicas, el acceso a las 
tecnologías de información y comunicación, y para fomentar el flujo e 
intercambio de información, alentando la transferencia de conocimientos 
y estimulando la innovación y formación de capital humano (Solar 2000: 
21-22; .Mújica 1999; Quiroga 1995; Pacheco 1999; Pérez Luño 1991:48; Uribe 
1983).

Dichas luchas, como derechos 

“...buscan aprovechar la ...comunicación para... el progreso social, 
cultural. ...La sociedad de la información al servicio del interés públi-
co y al bienestar social, mediante su contribución a la erradicación de 
la pobreza, la generación de la riqueza, la promoción y el desarrollo, 
la participación democrática, la diversidad lingüística y la identidad 
cultural asegurando siempre iguales oportunidades de acceso a las 
tecnologías” (Ortega 2002; Quiroga 1995).

Los pueblos indígenas se renuevan en estas luchas, por la paz y la convi-
vencia global, por el derecho al uso de los conocimientos científicos y a un 
ambiente sustentado para las generaciones venideras, al desarrollo hori-
zontal entre naciones de la tierra y entre los pueblos indígenas, a la memoria 
colectiva, al uso libre del ciberespacio, a la posibilidad de formar Estados 
supranacionales, a la realización del principio de unidad en la diversidad 
como garantía de una humanidad global. Generalmente la violación o 
conculcación de tales derechos se pierde en las estadísticas de los dere-



 RESISTENCIAS

123

chos cibernéticos y de algunos desarrollos científicos técnicos, pero es en el 
fondo el camino de la promoción universal como fundamento originario.

Por su naturaleza estas luchas son oponibles al Estado y exigibles de él, 
y en consecuencia, ellos no pueden ser realizados sino por la acción soli-
daria de todos los actores del juego social: Estados, individuos y otras 
entidades públicas y privadas. (Cfr. Ibid:35)



UNIDAD 2

124

TEMA 6

Pensamientos Organizativos

En este apartado no se hablara de pensamiento organizativo, en términos 
etnológicos sino políticos (y es necesario explicar el sentido político que 
se le asigna, con el fin de saber exactamente a qué situaciones organi-
zativas se hace referencia. No es etnológico porque no se hablará de la 
estructura social, ni de las formas de organización y control social que 
todo puedo tiene. Se trata de las organizaciones sociales que presionan 
las reivindicaciones oponiéndose al Estado, en lugar de privilegiar el 
sistema político étnico del pueblo. 

El pensamiento organizativo de los indígenas es un pensamiento político 
basado en la reivindicación de la autonomía, la cultura, la tierra y la unidad. 

“Los indios han estado aquí, en esta América mal llamada Latina, 
desde hace casi cinco siglos, durante todo el período que ha abarcado 
la dominación occidental. Lo nuevo es la forma de su presencia po-
lítica, aunque ésta no carece de antecedentes. Ahora, en el curso de 
la última década, ha habido una eclosión de organizaciones políticas 
que se autodenominan indias o indígenas, o que adoptan el nombre 
del pueblo que representan. Estas organizaciones hablan y actúan 
en nombre de un sector de la población que se distingue del resto... 
parece ser el inicio de un nuevo momento en la existencia de los pue-
blos indios de América Latina, que se manifiesta por su movilización 
política sobre bases étnicas y se expresa ideológicamente, a través de 
un pensamiento político propio...” (Bonfil 1979:11).

La idea de unidad entre los indígenas, pero también entre los explotados y 
oprimidos. Uno de los principales problemas que sufren los indígenas de las 
diferentes regiones de Colombia es la presión demográfica sobre la tierra, 
pero sobre todo el de la unidad con el fin de buscar soluciones a las reivin-
dicaciones de manera amplia. Pues la unidad conduce a la construcción de 
un movimiento que permita alcanzar los objetivos que se han propuesto 
como explotados (cfr. ONIC 1981). Los anteriores son extractos del docu-



 RESISTENCIAS

125

mento posiciones generales del movimiento indígena Nacional Colombiano, resul-
tado de las discusiones del primer congreso indígena de Colombia.

En ese mismo documento se establece la formación de unidades regio-
nales que apoyen la nacional, pues sin ellas no se puede lograr plena 
autonomía. La unidad –continua señalando el documento- con otros 
sectores no indígenas, pero si explotados se desarrollará de organización 
a organización (cfr. ONIC 1981).

La autonomía como parte del pensamiento organizativo indígena es 
fundamental. Al respecto tienen tres posturas: la autonomía jurisdiccional 
interna, la autonomía respecto de las instituciones y la autonomía electoral. 

•• La autonomía interna, dice el documento “ha de dar a nivel interno 
de las comunidades, haciendo respetar nuestras costumbres y 
fortaleciendo el Cabildo a nivel regional, de acuerdo con las bases 
y de ahí a nivel nacional” (cfr. ONIC 1981).

•• La autonomía institucional “sería frente a las entidades oficiales e 
instituciones religiosas, que penetran a las comunidades aculturizar 
al indígena, haciéndonos perder nuestra propia identidad (cfr. ONIC 
1981).

•• La autonomía electoral “no tomar posiciones partidistas y entender 
que la lucha que se da es de clase y que el movimiento indígena va 
construyendo su propio destino dentro de los cambios sociales (cfr. 
ONIC 1981).

El pensamiento organizativo8 indígena es político porque genera acciones 
en que el Estado es interlocutor y busca un lugar de poder para actuar en 
la arena política. Es un pensamiento propio porque imagina un orden 
colectivo desde la realidad propia. El verdadero problema para identi-
ficar un pensamiento, o más exactamente el modo de pensamiento indí-
gena es, según Levy Strauss, la analogía con el arreglo de la casa o de 
la finca. Patria y patrimonio se administrarían, de modo primitivo de la 
misma manera. “El verdadero problema no estriba en saber si... (ordenar 
la casa reconstruye un pueblo)..., sino la de si es posible que, desde un 

8	  El apartado se basa en el trabajo YanacanaY del autor.



UNIDAD 2

126

cierto punto de vista, ...(casa y pueblo van juntos) y, por intermedio de 
este agrupamiento de cosas y seres, introducir un comienzo de orden en 
el universo” (Levy Strauss 1978:24).

Bien, entonces, así como las cosmovisiones generan este orden, la recons-
trucción, la organización y la política, también ayudan a consolidarlo. El 
pensamiento organizativo indígena puede ser definido como un parti-
cular tipo de pensamiento político que busca el reconocimiento ciuda-
dano y su articulación a la nación colombiana, mediante un proceso 
de reconstrucción étnica. Todo pensamiento dice Levy-Strauss, es un 
ordenador de un modo desordenado, particular e histórico de percibir 
la realidad: “la historia organiza sus datos en relación con las expre-
siones conscientes de la vida social y la etnología en relación con las 
inconscientes” (Levy-Strauss 1958:19).

Metafórica y terapéuticamente, por ejemplo, los yanaconas piensan su 
pueblo como una casa que “...unas personas de afuera dañaron y siguen 
dañando. Como dueños hemos decidido repararla y organizarla...” (cf. 
Zambrano 1993). Desorden e intención de orden se combinan haciendo 
evidente que el pensamiento yanacona, en cuanto parte del proceso 
social de producción de sentido para la recutperación étnica. En dicho 
pensamiento hay conciencia de la anomalía, pero también de la cura. Y, 
en eso se parece a la idea clásica de la política, como terapéutica. Platón 
decía que el gobernador era como un médico que debía curar las enfer-
medades del pueblo. La superación de la anomalía se expresa de manera 
hacía un orden que se expresa en conceptualizaciones propias, que es el 
lenguaje de la política.

El pensamiento sentencia Levy-Strauss es función no del desarrollo 
humano, sino de un nivel estratégico en el que la sociedad o la naturaleza 
se dejan atacar por el conocimiento. Las creaciones del pensamiento se 
reducen a un ordenamiento nuevo de elementos cuya naturaleza no se ve 
modificada según que figuren en el conjunto instrumental o en la dispo-
sición final. El pensamiento indígena está ligado a una forma consensual.

Bonfil Batalla en Utopía y revolución, el pensamiento político contemporáneo 
de los indios en América Latina, caracteriza el pensamiento organizativo 
con base en lo siguientes elementos: negación de occidente, panindia-



 RESISTENCIAS

127

nismo, recuperación de la historia, revaloración de la cultura, relación 
naturaleza sociedad, crítica a la dominación y visión de futuro. En 
1982, el marco ideológico del movimiento indígena colombiano plantea 
cuatro tendencias globales del pensamiento organizativo indígena 
colombiano: el pensamiento restaurador o cósmico, el nacionalista indí-
gena, el campesinista y el integracionista.

6.1. Ideologías

El siguiente es un extracto del documento “marco ideológico del movi-
miento indígena”, presentado por el CRIC en 1982, al Congreso Nacional 
Indígena de Colombia. A la fecha se podría presentar muchas observa-
ciones al respecto, y además completar la noción de ideología de distinta 
manera. No obstante, dicho documento, me parece tiene una vigencia 
particular. Puede mostrarnos, con casi treinta años de distancia, una 
cuestión: la manera supérstite de las ideologías, y no conocimientos etno-
gráficos, que nos permiten identificar lo indígena. 

“El problema indígena en nuestro país, es necesario verlo en relación 
con la expansión del capitalismo en el campo, ligado al papel cada día 
más activo del Estado y de su presencia tanto desde el punto de vista 
económico y político como cultural... A medida que se desarrollan 
las lucha indígenas... crece la importancia de ir precisando el marco 
ideológico que sustente dichas luchas y que les brinda la necesaria 
cohesión y claridad.

... Aunque se han presentado diversas polémicas sobre la caracteri-
zación de la cuestión indígena, consideramos que corresponde a las 
propias organizaciones indígenas ir discutiendo y definiendo el mar-
co ideológico de nuestro movimiento. En lo que se podría considerar 
como el primer encuentro Indígena Nacional, reunido en Bogotá en 
1974, se aprobó una especie de plataforma común, publicada con el 
título de “hacia la Unidad Indígena. También el CRIC ha manifes-
tado su posición en diversas oportunidades, como por ejemplo en la 
posición de los indígenas en el Movimiento Campesino”...



UNIDAD 2

128

... es evidente que no hay todavía un acuerdo entre todas las organi-
zaciones indígenas del país sobre las bases de nuestra acción política 
y reivindicativa... Como contribución a esta discusión el CRIC pro-
pone los puntos que siguen comenzando por una rápida presentación 
de las principales posiciones teóricas sobre la cuestión indígena.

El indigenismo restaurador o cósmico

Llamamos indigenismo a la posición que ante el avance del capitalismo 
se niega a enfrentarlo. Pretende mantener las comunidades aisladas de 
los procesos sociales, económicos, culturales y políticos, que de todas 
maneras penetran a las comunidades y las modifican. Trata de separar 
las luchas indígenas de las luchas de los demás explotados y oprimidos, 
considerándolas de naturaleza muy diferente.

Una forma especialmente radical de esta posición es la que han adop-
tado algunas organizaciones indígenas... de Bolivia... Plantea un rechazo 
total a todo lo venido de Europa. Considera que nuestros antepasados 
tenían la sociedad ideal, con todos los valores que pueden solucionar los 
problemas del hombre moderno; y que a ella tenemos que volver, sacu-
diéndonos quinientos años de dominio europeo. También plantea el 
‘indigenismo cósmico’ que el problema fundamental de nuestros países 
es la opresión racial, ya que lo de las clases sociales hace parte de las 
ideas venenosas traídas de Europa. La lucha hay que darla en el terreno 
de la ideología combatiendo todas las ideas ‘blancoides’ e imponiendo la 
mentalidad cósmica de nuestros antepasados...

Al entrar a evaluar esta posición podemos considerar que tiene de positiva 
la valoración de las realizaciones de las naciones indígenas del pasado y 
la divulgación de sus historia y de su ideología... Pero globalmente nos 
parece que esta posición, que no vacilamos en calificar de idealista, es 
errada y además contraproducente para las luchas indígenas... Es idea-
lista suponer que las civilizaciones indígenas del pasado, puedan tener 
todas las soluciones para el mundo de hoy y más aún creer que sólo con 
nuestra voluntad podemos borrar cinco siglos de historia de América.



 RESISTENCIAS

129

La teoría de las nacionalidades indígenas

En Colombia no se han desarrollado las formas más extremas de indi-
genismo, lo cual es explicable teniendo en cuenta que en este país los 
indígenas constituimos menos del 2% de la población. Pero las posiciones 
indigenistas más veladas se observan en los diversos enfoques de la cues-
tión indígena que ponen todo el peso en los factores étnicos y culturales 
para explicar toda nuestra situación... Sabemos que los indígenas descen-
demos de los pueblos que habitaron originalmente este continente y que 
crearon en muchos casos civilizaciones bastante adelantadas... La teoría 
de las nacioalidades considera que la cuestión iondígena en Colombia se 
puede resumir y exlicar por medio del concepto de naciones o de mino-
rías nacionales’, que se formarían a partir de las características anotadas. 
Las ‘naciones indígenas’ estarían oprimidas por la `nación colombiana’ 
que agruparía a todos los habitantes no indígenas del país. Nuestro 
programa fundamental debería ser entonces la autodeterminación de las 
naciones indígenas.

Consideramos de nuevo positivo en esta posición, su insistencia en que 
los indígenas poseemos indentida propia, enarizada en las sociedades de 
nuestros antepasados y con una capacidad de seguirlos desarrollando 
autónomamente. Pero vemos problemas tanto científicos como políticos 
en la utilización de la estricta de la teoría de las nacionalidades indígenas.

... a nivel político nos parece más inconveniente la teoría de las naciona-
lidades indígenas. Al pretender que la principal contradicción de noso-
tros los indígenas es con la supuesta ‘nación colombiana’, perderíamos 
a nuestros aliados naturales como lo son los obreros, campesinos y 
demás explotados. A, plantear nuestras reservas a la teoría extrema de 
las nacionalidades indígenas de ningún modo queremos desconocer la 
importancia de los factores étnicos y culturales para las luchas indígenas. 
Nuestro carácter de pueblos autóctonos, con una cultura profundamente 
enraizada en la tierra y en la lucha de nuestros antepasados... explica en 
gran parte, nuestra resistencia a la dominación y los rasgos de nuestra 
movilización actual... El CRIC ha considerado siempre a los factores esen-
cialmente etnoculturales como una de las bases de nuestro movimiento...



UNIDAD 2

130

Los indígenas como campesinos

La otra posición que trata de explicar la cuestión indígena, parte de un 
análisis de clases de la sociedad colombiana. Constata que vivimos en 
un sistema capitalista dependiente y que las relaciones de explotación 
cubren la totalidad de la población que vive en el territorio colombiano.

Dentro del marco clasista, la gran mayoría de los indígenas haría parte de 
la clase campesina, o si se le busca ser más precisos, de la de los campe-
sinos pobres. Se reconocen las particularidades culturales de los distintos 
grupos indígenas, pero no se considera que ello modifique su caracteri-
zación como campesinos dentro de la estructura de clases de la sociedad 
colombiana.

Nosotros aceptamos en general nuestra ubicación clasista (en varios 
documentos hemos afirmado que los indígenas somos campesinos), pero 
la consideramos claramente insuficiente. Para las comunidades andinas, 
por ejemplo, tanto varios de los problemas principales (tierra, mercadeo, 
crédito, etc.) como los enemigos (terratenientes, intermediarios, usureros), 
están en su mayoría por nuestra condición de campesinos. En cambio, 
para los indígenas de la selva... muchas veces tienen con los colonos o con 
organizaciones misioneras su contradicción principal... Es indispensable, 
entonces, darle toda la importancia a los factores étnicos y culturales, que 
en todos los casos, aunque en grado diverso, deben entrar en la caracteri-
zación de las comunidades indígenas...

Posición integracionista

En último término está la posición de las clases dominates, que señala 
como necesaria ‘la integración de los indígenas a la vida nacional’. 
Sustenta dicha integración como deseable y positiva ya que amplía el 
campo de acción de la economía de mercado. Ideológicamente es justifi-
cada como el avance de la civilización occidental.

Es completamente destructora de las comunidades indígenas, busca 
la dominación política, económica y cultural, impulsando el despojo 
y expropiación y disolución de los resguardos, el menosprecio por los 



 RESISTENCIAS

131

valores culturales o autóctonos y el sometimiento total de nuestros 
pueblos.

Contra ella, nos organizamos y luchamos los indígenas.

La caracterización de la cuestión indígena en Colombia

... en nuestro país no han existido esfuerzos serios por caracterizar la cues-
tión indígena... más aún creemos que esta situación es tan compleja, que 
por ahora nadie está en capacidad de elaborar una síntesis de la misma.

... Por nuestra parte la única indicación que aportaríamos es la de que 
creemos indispensable el doble enfoque; por un lado el étnico cultural 
y por otro, el de la estructura de clases, para definir la situación de cada 
comunidad y la de la población indígena colombiana en general.

Propuesta del posición política para el movimiento 
indígena

El hecho de no tener una información completa para caracterizar la pobla-
ción indígena...no debe ser un obstáculo para señalar las grandes líneas 
de nuestra posición política.

Los indígenas sufrimos una explotación de clase y una opresión étnico-
cultural.

...los indígenas hacemos parte de las grandes masas explotadas y opri-
midas de nuestro país...

...tenemos que luchar por la liberación del pueblo colombiano y por la 
construcción de una nueva sociedad...

...los indígenas tenemos reivindicaciones propias que defender... terri-
torio... cabildos y autoridades tradicionales y demás formas propias de 
organización, la utilización de la actual legislación indígena... la defensa 
de nuestras tradiciones y cultura...



UNIDAD 2

132

... no permitiremos imposiciones de ninguna clase en la lucha de libera-
ción... No aceptamos que sea una sola raza o una sola clase social la que 
venga a liberarnos a los demás.

6.2. Reivindicaciones

Los pensamientos organizativos se cristalizan en organizaciones. No se 
quiere dejar aquí la idea de que la lucha indígena es una simple lucha 
ideológica; no olvidemos que las formas de cristalización social más 
duraderas son las espirituales. Las organizaciones indígenas son expre-
sión del cruce de la defensa fundamental de los pueblos con la política 
de integración de la diversidad. Allí lo que se trata es la continuidad de 
los aspectos más profundos de los pueblos, las bases de la persistencia a 
pesar de los cambios. Bonfil Batalla sitúa el plano de las reivindicaciones 
en la cotidianidad de los pueblos.

La cotidianidad dice Bonfil (1979) “estaría garantizada como matriz de la 
diferencia por la existencia de ámbitos sociales en los que las relaciones 
y los contenidos y significados culturales correspondientes resultan 
compartidos exclusivamente por los miembros del grupo” (Ibid:25). El 
autor cita a Agnes Heller, para enfatizar de dicha autora lo siguiente: el 
ser humano es un ser cotidiano porque es cotidiana su vida en general; 
nace, crece, se reproduce y muere en la cotidianidad; sin excepciones 
rituales. La madurez del ser humano, su edad adulta significa que “se hace 
con todas las habilidades imprescindibles para la vida cotidiana de la sociedad 
dada”, dice Heller. En los pueblos indígenas se percibe eso porque en ellos 
las costumbres, éticas, tradiciones, hábitos y sentidos de pertenencia se 
transmiten en el día a día: “la vida cotidiana no está ‘fuera’ de la historia, 
sino en el ‘centro’ del acaecer histórico: es la verdadera ‘esencia’ de la 
sustancia social.” Heller, citada por Bonfil 1979:25).

Las reivindicaciones históricas (tierra, autnomía, cultura, etc) por reali-
zarse cotidianamente, aunque haya habido reconocimiento de derechos, 
seguirán reclamándose, porque la vida social realmente es una fuente 
inagotable de conflictos acompañados de una serie sucesiva de demandas. 



 RESISTENCIAS

133

Los pueblos indígenas enfrentan día a día la vulneración de sus derechos, 
por la más diversa gama de actores sociales. Al ver afectada su subsis-
tencia, producirán reivindicaciones, que resuelvan la subsistencia y todo el 
sistema de pensamiento y organización entrará en funcionamiento. Igual-
mente el sistema se activa cuando es necesario encontrar más bienestar9. 

¿ Cómo se puede relacionar las reivindicaciones políticas con los conflictos 
jurídicos, y en qué momentos las reivindicaciones se traducen en hechos 
prácticos del derecho? Es muy común encontrar que se conquistan dere-
chos pero se aplican normas ambiguas en las cuales la gente ha vivido 
tiene más predilección, más confianza, más hábito, más costumbre. Un 
ejemplo: en 1991 llevé la ley 21 al macizo colombiano, entre los Yana-
conas, para discutirla y para mostrar que para la época, la ley 89 había 
terminado. El resultado es que la gente sigue trabajando con la ley 89. 
Han pasado dieciséis (16) años, casi diecisiete (17) y resulta que todavía 
nos e comprende la importancia de la ley 21 de 1991.

Pero esa no es la queja de fondo; la cuestión es que hoy en día estamos 
en otro lugar, ya ni siquiera es la ley 21 de 1991. Si ayer el desplazamiento 
ocurrió de la ley 89 a la ley 21 de 1991, ahora será de la 21 al Bloque de 
Constitucionalidad. Ese es el escenario jurídico, en el que nos estamos 
moviendo hoy en día. En ese escenario se planificarán las nuevas reivin-
dicaciones. Estamos atravesando una poderosa tensión en el análisis indi-
genista, que es saber cómo las reivindicaciones políticas se convierten 
en normas legales, normas que actúan aún no estando en la legislación 
nacional. 

9	  La siguiente cita fue extractada de una serie de fotocopias que circularon en los talleres, no tengo 
nombre ni autor conocido, ni por referencia. No obstante, hago mención de ese hecho y lo transcribo 
la cita (N. del A). “Las comunidades indígenas son afectadas actualmente por una serie de factores 
que amenazan su subsistencia. La pobreza, la guerra y el desplazamiento forzado, las formas de 
desarrollo económico que explotan indiscriminadamente los recursos naturales ubicados en territorios 
ancestrales, los megaproyectos que acaban con la biodiversidad, las presiones de terratenientes, 
colonos y grupos armados sobre los resguardos, así como las fumigaciones de los cultivos de uso ilícito 
por parte del Gobierno son, entre otros fenómenos, los que vulneran los derechos humanos colectivos 
de estas comunidades, ponen en riesgo su control territorial, disuelven la propiedad colectiva y 
amenazan con la desaparición de estos grupos humanos.” 



UNIDAD 2

134

Se revela una necesidad urgente de desarrollar capacidades hermenéu-
ticas,  tanto en la dirigencia indígena, como en la no indígena. ¿cuáles 
han sido los cambios?, la ley 89 que planteaba, primero una noción de 
indígena sobre qué base?, sobre la minoría de edad, sobre la condición de 
salvaje etc. Sobre la base del estatuto del menor, rúsutico y miserable, que 
buscaba cómo organizar a los indígenas, cómo organizarlos para contro-
larlos. ¿Cómo organizarlos? incorporarlos a la vida civilizada.

“Es decir si la lucha se organiza en torno al territorio, va a tener 
tierra, jurisdicción, potestad de organización política, va a tener de 
todo, va a tener los tres ejes paradigmáticos sobre los cuales se es-
tructura una sociedad política, territorio, gobierno y justicia.”

¿Y si la lucha se organiza en torno a la cultura, o a la autonomía, o a 
la unidad indígena?; ¿no tendría efectos similares? Las reivindicaciones, 
también llamadas principios de lucha, se constituyen en valores funda-
mentales a proteger para la supervivencia cultural de estos pueblos, pero 
sobre todo a dar contenido material a sus competencias jurisdiccionales, 
y eventualmente, a la coordinación jurisdiccional.

Las reivindicaciones territoriales se producen respecto a la propiedad 
colectiva sobre la Tierra. La protección de los resguardos que son impres-
criptibles, inalienables e inembargables, por tanto son la célula de la protec-
ción de la integridad territorial y cultural de los pueblos indígenas. Esta 
reivindicación es fundamental, da sentido de casa y de hogar al mismo 
tiempo. El derecho a recuperar la Territorialidad Ancestral Indígena, pero 
sobre todo a que se pueda adquirir tierras para titular colectivamente. La 
reivindicación de la protección ambiental y la garantía del manejo de sus 
propios recursos naturales, que deben manejarse integralmente10.

10	  “...la protección constitucional del principio de diversidad étnica y cultural, implica un derecho a 
la formación de resguardos en cabeza de las comunidades indígenas fuente de subsistencia sino que 
constituyen elemento integral de su cultura y religiosidad. El derecho de propiedad colectiva ejercido 
sobre los territorios indígenas reviste una importancia esencial para las culturas y valores espirituales 
de los pueblos aborígenes... (Los resguardos son) ...instituciones conformadas por una parcialidad 
indígena que con un título de propiedad comunitaria posee su territorio y se rige para el manejo de 
este y de su vida interna por una organización ajustada al fuero indígena o a sus pautas y tradiciones 
culturales, y cuyos objetivos, entre otros, apuntan hacia la protección del ambiente de un grupo étnico 
y cultural”.



 RESISTENCIAS

135

Las reivindicaciones identitarias o culturales se producen respecto de 
la integralidad cultural, que es un principio por el cual se lucha histórica-
mente como se ha mostrado en el tema anterior. La integralidad cultural 
es un factor imprescindible para la comprensión de la competencia juris-
diccional. del autorreconocimiento de la particularidad cultural de cada 
persona, que es la expresión de su pertenencia a cada pueblo. La defensa 
de los idiomas y educarse en ellos, las libertades individuales como de 
conciencia y cultos, la de proteger su propio patrimonio cultural11.

Las reivindicaciones de la autonomía se producen para poder autogestio-
narse, administrarse y gobernarse según sus propias culturas. La gestión 
del desarrollo de manera autónoma. La posibilidad de llegar a los órganos 
nacionales de representación política por una circunscripción especial 
indígena, y el tratamiento nacional a los indígenas que comparten fron-
teras internacionales. Por supuesto la reivindicación de los sistemas jurí-
dicos propios para impartir su propia justicia. En el marco de la autonomía 
se reivindica el manejo particular de los derechos económicos, sociales y 
culturales, sobre los cuales la jurisdicción indígena tiene competencia12.

Las reivindicaciones organizativas y políticas que son aquellas que les 
permiten socialmente plantarse ante la sociedad y el Estado para que no 
sean conculcados sus derechos y para garantizar sus derechos ciuda-
danos en la diversidad. De la misma manera para organizar su presencia 
en los órganos legislativos, de tal manera que sea considerado un ciuda-
dano con plenos derechos. Con dichas reivindicaciones buscan la Unidad 
interna de los pueblos, y la unidad nacional de criterios como pueblos.

11	  “Los derechos fundamentales de las comunidades indígenas no deben confundirse con los derechos 
colectivos de otros grupos humanos. La comunidad indígena es un sujeto colectivo y no una simple 
sumatoria de sujetos individuales que comparten los mismos derechos o intereses difusos o colectivos. 
En el primer evento es indiscutible la titularidad de los derechos fundamentales, mientras que en el 
segundo los afectados pueden proceder a la defensa de sus derechos o intereses colectivos mediante 
el ejercicio de las acciones populares correspondientes. Entre otros derechos fundamentales, las 
comunidades indígenas son titulares del derecho fundamental a la subsistencia, el que se deduce 
directamente del derecho a la vida consagrado en el artículo 11 de la Constitución”.

12	  “Para la Corte los indígenas han dejado de ser una realidad fáctica pasando a ser sujetos de derechos 
fundamentales. La Constitución reconoce que hay formas de vida social diferentes y debe otorgarse a 
estas comunidades personería sustantiva pues eso es lo que confiere status para gozar de los derechos 
fundamentales y exigir protección.” SU- 039 de 1997.



UNIDAD 2

136

Las reivindicaciones se expresan de modo permanente en los discursos, 
propuestas y análisis indigenistas:

“Al árbol que se le cortaron las ramas, se le cortaron las hojas, se le 
cortaron el tronco, pero sus raíces siguieron intactas de alguna mane-
ra en el espacio y en el territorio. Eso para decirle que nuestro pueblo 
hasta como autoridad y como comunidad fue conocida formalmente, 
digámoslo así…estuvo como Cabildo hasta el año de 1944, tiempo en 
el cual de un plumazo fue abolido por la gobernación departamental, 
y sólo hasta veinte años después, fruto de esas raíces, de ese reconoci-
miento y de esa gente que se mantuvo en esa zona como terrazgueros, 
porque el lugar se convirtió finalmente en grandes haciendas de do-
minio terrateniente en las épocas, se recuperó. 

Finalmente, uno de los primeros elementos que surge, obviamente, 
entre la acción cultural, social, política y económica y de importancia 
para nosotros esencial es la tierra, y fruto de esa lucha por reivindicar 
y fortaleciendo los espacios ya de organización, de unidad, de cultu-
ra. Simplemente quiero decir que nosotros concebimos el ejercicio de 
la administración de justicia o la aplicación del derecho propio como 
una dinámica en el cual están integrados en varios sujetos, digámoslo 
así que hacen parte de ese ejercicio de control en la administración en 
nuestro pueblo, en nuestra comunidad dentro del territorio que nos 
corresponde... Tendríamos que hablar el concepto de equilibrio, el de 
la armonía, con los espacios naturales, con los espacios físicos, con 
los espacios de la comunidad.” (líder indígena)

6.3. Organizaciones

Las organizaciones indígenas son una respuesta histórica, moderna, a los 
problemas de los pueblos en el marco de los Estados Nacionales. Como 
parte de una estrategia política que busca garantizar derechos y parti-
cipar en la sociedad sin exclusión. Es un esfuerzo consciente para arti-
cular a la población indígena y a la diversidad étnica en un programa 
que de cuenta de la especificidad de sus reivindicaciones y de la diver-
sidad de sus aplicaciones, lo cual devela una enorme complejidad. Si no 
se responde a esa complejidad, el fracaso de los reclamos de la diversidad 



 RESISTENCIAS

137

fracasan, por lo cual la política liderada por las organizaciones indígenas 
se vería frustrada, de ahí que las organizaciones sean vigilantes y trabajen 
para dicha complejidad.

En el plano organizativo es preciso tener en cuenta la existencia de una 
condición de indígena, y la multiplicidad de situaciones étnicas. Lo 
indígena brinda una unidad simbólica que se basa en una identidad 
que tiene por común denominador la necesidad de superar la opresión 
cultural y las demás formas de exclusión. De otro lado las organiza-
ciones, al basar la lucha política en la conciencia étnica, presupone que 
cada pueblo de manera singular la reivindicará, por lo que cualquier 
superación de la opresión cultural nunca significará el aniquilamiento 
de las singularidades étnicas sometidas.

Las organizaciones indígenas se enfrentan a las preguntas históricas 
sobre quienes son los indígenas, pues quien más, por ahora, que las orga-
nizaciones para garantizarlo, evitando que se conculquen derechos a 
las personas. También enfrentan la pregunta sobre la permanencia de 
los pueblos indígenas, pues las más de las veces, todo cambio, abriga la 
esperanza de no otorgar derechos. Escribió Bonfil: “la diversidad étnica 
de nuestros países ha sido y es una dimensión fundamental, sin cuya 
comprensión plena, con todas sus consecuencias e implicaciones, no es 
posible imaginar un proyecto de futuro capaz de resolver problemas 
cruciales de nuestras sociedades.” (Bonfil 1972:27).

Existe un consenso entre estudiosos de la política de los indígenas, que 
no es lo mismo que la política indigenista, en que el surgimiento de orga-
nizaciones indígenas se produce por la existencia objetiva de pueblos 
indígenas. Son una realidad social, cultural y política. Las organizaciones 
son expresión del desarrollo de la reestructuración de la sociedad, por lo 
que el tema indígena se ha convertido en un asunto de agenda impor-
tante. Los pueblos indígenas son naciones reducidas, oprimidas, y al fin 
y al cabo, naciones en potencia, como las llamó Benjamín Azkin.

La necesidad social de organizarse es la respuesta a la necesidad cultural 
de hacerse capaces; es decir de generar mímesis históricas para contem-
poraneizarse en la sociedad. De ahí que las organizaciones eduquen en 
la vía ciudadana a los indígenas. Un líder es una historia de formación 



UNIDAD 2

138

política; una capacidad sin precedentes que les permite desenvolverse a 
plenitud en las luchas sociales que deben enfrentar. De ahí que las orga-
nizaciones son maquinarias de producción de pensamiento político indí-
gena13. Los talleres interculturales lo demostrarán.

Las organizaciones son los cuerpos necesarios para liderar la moviliza-
ción  social. La historia de las organizaciones indígenas es de la década 
del sesenta, en la perspectiva panétnica. Eso es la ONIC, base de experi-
mentos pluralistas y muestra de que puede haber identidad en la diver-
sidad. Las luchas por derechos se expresan en demandas de cotidianidad 
para sobrevivir, pero también son expresiones de resistencia ante los 
embates que buscan su reducción o desaparición.

En los anexos se pueden encontrar las organizaciones nacionales y regio-
nales indígenas de Colombia, organizaciones que son monoétnicas o 
pluriétnicas. Por ejemplo la base Páez del CRIC, Consejo Regional Indí-
gena del Cauca, organización histórica que ha dado estimulado el origen 
de la mayor parte de organizaciones indígenas de Colombia, en la actua-
lidad tiene representación yanacona, epera, y guambiana.

La múltiple presencia de organizaciones no es señal de crisis de unidad, 
son divisiones importantes, en efecto, para crear la dinámica de poder 
interna, que sea capaz de movilizar las reivindicaciones de los pueblos. 
El reconocimiento de esas luchas se abrió un nuevo camino con la cons-
titución de 1991. Para esa época, Francisco Rojas Birry (Emberá de la 
ONIC), Lorenzo Muelas (Guambiano de AICO), y Alfonso Peña Chepe 
del ex-Quintín Lame, removieron las conciencias del país, se dio un 
mediano paso: mostraron que los indígenas no eran rezagos arqueo-
lógicos para el diseño de los libros de historia de primaria, sino que 
estaban vivos reivindicando derechos.

13	  “Habrá quienes se solacen demostrando con hartas citas la inexactitud de alguna referencia de car ćter 
histórico, o quienes encuentren gran significación en hallar inconsistencias lógicas, simplificaciones 
y conceptos erróneos; queden a ellos esas tareas.” Su eficacia es simbólica, y la capacidad ritual de 
aglutinamiento es significativa. No es manipulación, es simplemente la conciencia de la virtualidad de 
la cura con el procedimiento político que surge de las organizaciones. (N. del A).



 RESISTENCIAS

139

La ONIC ha sido un estandarte de unidad de los pueblos indígenas; con 
poder de convocatoria, identidad alrededor de los principios de auto-
nomía, territorio, unidad y cultura. El trabajo macro regional ha mostrado 
la ingenuidad con que muchos intelectuales piensan la unidad en la 
diversidad. Puede haber unidad, pero sobre todo lo que hay es identidad. 
No es un obstáculo la pluralidad de pueblos que la constituyen, existe 
más problemas en organizaciones monoculturales. El asunto es cómo 
tramitan los conflictos, unos y otros.





141

JUSTICIA
Unidad 3

PROPÓSITO

Identificar las diversas concepciones de justicia, los sistemas jurídicos 
y los derechos indígenas que dan contenido a la diversidad étnica, a la 
jurisdicción indígena y a la coordinación jurisdiccional básica.

OBJETIVOS

1. Analizar la presencia de las diferentes tradiciones de justicia y 
compararlas con la propia.

2. Valorar la estrecha relación entre sistemas jurídicos, derechos y 
tradiciones jurídicas.



UNIDAD 3

142

JUSTICIA

La impartición de justicia es una razón de los sistemas jurídicos, y, en 
todos los pueblos un valor fundamental. Justicia y espiritualidad en los 
pueblos indígenas van de la mano fundamentando su cotidianidad. A 
veces, justicia y espiritualidad se solapan, rigen el mundo de los vivos y de 
las deidades. La justicia devela la historia, porque la lucha de los pueblos 
indígenas es para quitarse un poder de encima; no es para mostrar una 
fuerza que se pueda imponer a los demás. La naturaleza de las organiza-
ciones indígenas nos han demostrado el porque no son una alianza para 
tomar el poder, sino para poder vivir. Vivir a su antojo, con las libertades 
que permiten generar una convivencia respetuosa. Esa historia, esa resis-
tencia que sabemos es un poder y una fuerza colectiva, da indicios de lo 
que es justo, y de porque es justa la impartición de justicia por parte de 
los indígenas, para los indígenas. 

Al comprender la ilación sustancial entre espiritualidad, resistencia 
y justicia, podremos prepararnos para la autonomía. Podríamos decir, 
perfectamente, que estos pueblos indígenas, sus gentes y sus líderes, así 
como sus autoridades judiciales, las autoridades indígenas, son maduras 
–seguramente por su antigüedad milenaria resistiendo a la opresión- 
para la convivencia, porque saben mantenerla a raya. Hay muchas injus-
ticias, mucha pobreza, muchas heridas abiertas y muchas secuelas de 
guerras visibles e invisibles. Muchas puertas abiertas por donde inter-
venir, muchas ventanas rotas que ellos no han roto. Por eso es necesario 
saber que el camino de la justicia debe cruzar por una vía que más parece 
una trocha en invierno, pero debe hacerlo. No se puede echar para atrás. 
Debemos es preguntarnos si esa trocha define la justicia indígena, o la 
justicia indígena será capaz de enderezar y desembarrar ese camino.

Para desarrollar la Unidad se abordarán tres temas: la justicia, los 
sistemas jurídicos y los derechos indígenas14. El sistema judicial nacional 
ha incorporado un principio que es el reconocimiento de la jurisdicción 
indígena, y el valor de la coordinación para respetar la seguridad de todo 

14	  Los tres temas son fundamentales para conocer la estructura de los sistemas jurídicos: su filosofía, 
su existencia en sí y su administración vinculada a los derechos que deben proteger, que es en suma el 
sentido de la impartición de justicia.



 JUSTICIA

143

el sistema. No obstante, ha sido difícil avanzar en la comprensión aunque 
esa es una de las razones fundamentales de la existencia del Estado Social 
de Derecho. Pero hay que advertir, que este Estado tiene la vía, pero la vía 
esta llena de anomalías, que es necesario superar. Aquí, en este módulo, 
sus unidades y temas se está sensibilizando al respecto: Se trata de que 
el juez piense que puede coordinar (es decir, actuar) con la jurisdicción 
especial indígena si aplica el principio de reconocimiento, ajustándose en 
estricto sentido a lo legal. Y parte del siguiente supuesto:

•• Es justo y legal no impedir que la jurisdicción indígena ejerza su 
competencia (se protege el derecho colectivo de los pueblos).

•• Es justo y legal que cuando una persona judicialmente informa al juez 
de su condición de indígena, se proceda a coordinar, con la finalidad 
de evitar la vulneración del debido proceso.

Se tienen como preguntas fundamentales: ¿Qué es justicia? ¿Quiénes 
ejercen la justicia? ¿Con que criterios ejercen la justicia? Y ¿Cómo se 
concreta esa justicia?  Las respuestas a esas preguntas nos permitieron 
organizar los tres grandes temas: justicia, sistemas jurídicos y derechos, 
cuyos subtemas tratan tradiciones jurídicas, administración de justicia y 
competencia, así como estructura, control y seguridad de los subtemas 
jurídicos indígenas y no indígenas, y, finalmente los derechos indígenas 
propios, fuero indígenas, derechos fundamentales y derechos humanos. 
Se tratan las concepciones de justicia, los sujetos que ejercen la justicia, y 
las autoridades indígenas y los jueces, y los procedimientos finalmente.

Se ubicarán los elementos de interculturalidad con unos criterios gene-
rales, de tal manera que, sobre esa base se identifiquen los aspectos que 
tienen que ver con justicia, jurisdicción, e interculturalidad, básicamente.  

Quienes ejercen la justicia en los pueblos indígenas son las autoridades 
tradicionales, los líderes, los médicos tradicionales, las organizaciones 
indígenas, los Cabildos, las Asambleas, los capitanes, los tewalas, los sabe-
dores, y los Taitas; se encontró que entre quienes ejercen la justicia hay 
algunos que dan consejo, otros que castigan, y otros que repararan las 
almas.  Las autoridades del Cabildo, por ejemplo, sancionan; los tewaalas 
remedian, las autoridades aconsejan. Aunque existe una diversidad de 
personas que podrían impartir justicia, según los casos y los usos indí-



UNIDAD 3

144

genas, se debe entender que no lo hacen a su libre arbitrio sino mediante 
procedimientos consuetudinarios que son parte de la cultura de cada 
uno de los pueblos indígenas. 

¿Con qué criterios? Con los criterios de la tradición, que como se ha visto 
se fundan en mecanismos muy profundos de espiritualidad y resis-
tencia. Se encuentran criterios que tienen que ver con las concepciones 
del mundo, fundamentalmente. Existen unos principios que aparecen de 
manera diferente en cada una de ellos, y, seguramente al profundizar 
a partir del significado en los propios idiomas indígenas, se sabría de 
que se habla exactamente. Por ejemplo el lata lata guambiano, deber ser 
expuesto en guambiano y explicado en guambiano y por un guambiano 
para poder, medianamente, ser traducido. 

La idea de la justicia que educa, enseña y exige, es un principio importante 
de los Barí, pueblo indígena fronterizo con Venezuela, en Santander. La 
sabiduría se constituye en la palabra, y la palabra en  fuente de la justicia, 
reciben formación durante toda su vida, no cualquiera administra justicia. 
No es una formación universitaria, pero es sí, si pudiéramos decir como 
alguien de ustedes lo mencionó, la Universidad de la Vida. Formación 
con una sabiduría ancestral,  profunda y con muchos años de esfuerzo 
y dedicación. Para impartir justicia habría que comenzar a valorar esos 
elementos que tiene que ver con las personas que lo hacen.

Otro de los elementos que es importante rescatar es el de la integra-
lidad de la justicia; las culturas indígenas al impartir justicia piden 
consejo a la naturaleza. Establecen una relación con todo el entorno 
vital de la persona. Tienen unas plantas como el Yagé, el Yopo, que son 
ceremoniales, consumen ritualmente, son medios para conectar a las 
divinidades y estar en el axis mundi. 

La justicia, señalamos anteriormente, abre el camino de comprensión de 
la autonomía, que será la cuarta y ultima unidad del módulo. La auto-
nomía, en términos de justicia e interculturalidad, significa al existir 
unos presupuestos culturales, que derivan en cierta noción de inti-
midad cultural y de independencia judicial, los procedimientos judi-
ciales deben preservar en estricto sentido su independencia, por lo que 
este principio –tan caro a la administración de justicia- podría ser inter-



 JUSTICIA

145

pretado para permitir actuar con libertad, a la vez que permitir vigilar, 
la actuación de los jueces en su propia jurisdicción. Dicha vigilancia ha 
de ser cultural, pero ese tema, como muchos otros supera la sensibiliza-
ción. No obstante, es de la sensibilización el plantear el escenario, con la 
finalidad de buscar los elementos de juicio necesario para que con nues-
tros recursos legales podamos hacer justa la impartición intercultural 
de justicia: que opere la jurisdicción y que se coordine.

El principio de reconocimiento es importante en términos de intercultu-
ralidad, porque el reconocer significa tener principios de acción comunes 
y principios de identidad en el funcionamiento del sistema judicial. La 
justicia intercultural es un acto performativo, crea realidad judicial, 
mantiene la identidad de todos los intervinientes en un proceso, sus 
lugares en el proceso, y sus competencias.

El respeto no está fundado en la tolerancia, en el sentido de aguantar 
y respetar lo absurdo, sino de ceñirse a los principios de toda práctica 
judicial. Es cierto que los sistemas jurídicos son unidades complejas, 
pero para que la maquinaria funcione adecuadamente, no se necesita 
que la intervengamos con criterios distintos a los que ella tiene para 
funcionar por sí misma.  El respeto es el que tiene un juez a otro juez 
respecto de su independencia. Se irrespeta  ese acuerdo fundamental 
con ciertas prácticas, por ejemplo, cuando sin procedimiento judicial se 
emiten  juicios de valor porque las prácticas judiciales indígenas  resul-
taron equívocas a los  criterios legales occidentales, sin haber coordi-
nado y comprendido el otro sistema judicial.



UNIDAD 3

146

TEMA 7

Justicia

En este apartado de manera particular, sobre la Justicia, se debe hacer 
uso de la interculturalidad en sus aspectos básicos, con el fin de evitar 
algunas confusiones propias cuando dos universos tan complejos 
comienzan a comunicarse. Universos, que podrían denominarse, solo a 
fines de ejemplificación, indígena y no indígena. Los jueces tienen dife-
rencias pero pueden pensar como jueces; es decir tienen diferencias pero 
no tantas como para tener que andar cada uno por su lado como Ínsulas 
de Barataria. Lo mismo los indígenas, ciertamente son diferentes, además 
hablan idiomas incomprensibles entre ellos, más difícil todavía, pero 
pueden comunicarse. Tienen una agenda común en las que sus diferen-
cias se pueden resolver.

¿Qué deben aprender los jueces de los sistemas jurídicos indígenas?, 
¿qué las autoridades indígenas de la Rama Judicial? La pregunta inter-
cultural de fondo sería ¿qué deben aprender ambos operadores, indí-
genas y no indígenas, para coordinarse entre sí? En este sentido,  se van 
trazando el camino para  el interculturalismo mecánico y  dinámico. El 
mecánico da cuenta de la profusión de relaciones interculturales que se 
pueden entender: un sistema jurídico, entra en contacto con otro, y coor-
dinan respetándose mutuamente. El interculturalismo dinámico puede 
entender eso, pero también resulta que entiende el impacto de esa rela-
ción sobre el sistema. La antropología ha llamado esa reacción el holismo 
funcional, debido a que un cambio en el sistema lo afecta de modo inte-
gral, no para desintegrarlo, sino para que haga adecuaciones. 

En ese sentido la pregunta intercultural es ¿qué cambia, o qué debe ajus-
tarse, en los sistemas jurídicos, nacional e indígenas (cada cual en su 
especificidad) para que puedan actuar coordinadamente? 

La idea de justicia que aquí se presenta, o mejor dicho que justifica este 
módulo, es la que se esquematiza en el siguiente cuadro. Es justo accionar 
la jurisdicción especial indígena. La legitimidad es la espiritualidad, las 
resistencias, el sentido de justicia para con los indígenas derivado de su 



 JUSTICIA

147

anterioridad al Estado, de sus luchas históricas, y de la existencia de una 
serie de derechos constitucionales. La autonomía, como la independencia 
judicial, serán valores a aplicar, en la coordinación.

La jurisdicción indígena vela por los derechos de los indígenas de manera 
autónoma, basado en los fundamentos de sus sistemas jurídico, espirituales, 
históricos y legales.

Dado que la justicia tiene una significación como valor, y otra como 
institución, y que aquí se trataran ambas, es necesario identificar lo que 
jueces, indígenas y no indígenas, deben percibir. Se dirá entonces que, 
los factores que determinan las tradiciones jurídicas, la administración 
de justicia y la competencia judicial indígena deben ser comprendidos 
de modo intercultural dinámico. El modo intercultural dinámico permi-
tirá ver que no se pueden estudiar de la misma manera las tradiciones 
cuando no son funcionales a un sistema, que cuando si lo son. Las tradi-
ciones judiciales indígenas hoy son funcionales, están vivas, y eso altera 
nuestra percepción y relación con ellas. 

El modo intercultural mecánico será útil para aproximarnos a los sistemas 
jurídicos, a través de su estructura, control social y seguridad jurídica. Es 
útil el modo intercultural porque puede mostrarnos las diferencias y las 
similitudes, base de toda comparación. Nos puede mostrar que teniendo 
claro un par de conceptos estructurales y funcionales, el andamiaje de 
la jurisdicción especial indígena y la coordinación se pueden echar a 
andar sin limitación. No se requieren, por el momento, estudios etnográ-
ficos complicados, sino conceptos que permitan operar en el sistema de 
una manera directa, objetiva, eficiente y precisa. Es directo entender que 
cuando un indígena se auto identifica como tal procede coordinación si 
está fuera del territorio en el que es competente su autoridad indígena; es 
objetiva porque la ley 21 de 1991 y todo el sistema de derechos fundamen-
tales nacionales protege y garantiza el libre desarrollo de la personalidad; 
es eficiente porque no se vulneran derechos ni se generan obstáculos en 
faltas a los debidos procesos, y son precisas porque resuelven el asunto 
específico del procedimiento judicial.



UNIDAD 3

148

Se empleará una combinación de interculturalidad mecánica y dinámica 
para abordar los derechos. Interculturalidad mecánica porque se enun-
ciarán los derechos indígenas, los derechos propios, el fuero, los derechos 
constitucionales así como los derechos  humanos, conjunto que se hace 
necesario conocer y manejar, por parte de los indígenas y de los jueces. 
A veces se piensa que por ser indígenas todo lo saben (etnoinfalibilidad), 
y por ser jueces también (iussagacidad). No obstante, todos están en un 
proceso de aprendizaje, y ambos, ponen a  disposición sus herramientas 
conceptuales y de trabajo para generar  conocimientos que procediendo 
de distintos ámbitos culturales, posibiliten unos acuerdos judiciales 
mínimos para llevar a cabo la coordinación interjurisdiccional. 

La interculturalidad mecánica enlista derechos de un lado y otro; la diná-
mica se concentra en la capacidad hermenéutica, que -por ejemplo- da la 
presencia del bloque de constitucionalidad. Estamos en una época, diría 
la interculturalidad dinámica, que el derecho nacional solo es interpre-
table a la luz de los avances en materia internacional, y ese es a su vez 
objeto de revisiones desde su funcionamiento local. 

“la justicia es la parte viva de los territorios ancestrales, la justicia 
propia, la diferencia, ese que dice que no hay diferencia pero si la hay, 
y la recalco, de que somos diferentes, de que tenemos particularida-
des muy, muy nativas, que nuestra justicia es oral, nuestra justicia 
no está codificada, en una, en una decisión que toma desde un asunto 
lo que quiere es la memoria, las actas, pero no, no esta, no se codifica 
o no se detalla como lo hace en un proceso los autores, sino que es 
en memorias y como recalco nuestra justicia es oral.” (Intervención 
indígena).

No solo las disposiciones antropológicas, sino las etnológicas codayu-
varan a entender estas dimensiones interculturales de la justicia.

El escenario pragmático que a continuación se citará se ofrece para que 
pensemos en la posibilidad de reflexionar sobre la justicia intercultural, 
la cual se deriva de pensar, o que se requiere para pensar (todo depende de 
la inducción o deducción como método) la coordinación jurisdiccional y el 
mejor modo de que la Justicia se desarrolle en profundidad intercultural.



 JUSTICIA

149

Citaré a Stilman in extenso, porque su ejercicio, da cuenta como occi-
dente piensa el derecho; además porque sirve de ejercicio en el desarrollo 
presencial del módulo: ¿qué piensan indígenas y no indígenas de los que 
es pensar la justicia? Stilman, dice:

“— ¿Cómo se define la justicia? ¿Cómo desearía usted que fueran 
las reglas – de su ciudad, o de su país, o del mundo, en fin, del ám-
bito que escojamos -, si supiera que habrá de volver a ser concebido, 
en una estructura genética incierta y bajo circunstancias también 
desconocidas de tiempo, lugar, familia, condición socioeconómica y 
pertenencia?

Luego de una deliberación más o menos compleja consigo mismo, us-
ted puede hallar una primera respuesta. Esa respuesta es, en rigor, un 
sistema de respuestas, porque un orden normativo es un sistema de 
normas. Esa gran respuesta seguramente puede ser objeto de mayores 
precisiones, especialmente si se amplía el número de hipótesis que us-
ted tuvo en mente para elaborarla. Aquí sostengo que la respuesta más 
meditada y completa que usted pueda dar a esta pregunta – con una 
condición que luego describiré - tiene importancia para definir cómo 
debieran realmente ser las reglas. Y también sostengo que su respuesta 
tiene la misma importancia que las respuestas de los demás, siempre 
bajo aquella misma condición que ya propondré” (Stilman 2005).

Con ese planteamiento Stilman se apresuró a decir cómo piensa él que 
se define la justicia, creyendo que “un sistema justo será el que realice y 
sintetice democráticamente las concepciones particulares de la justicia de 
aquellos a quienes afecta”. De esa forma Stilman demarca “el contenido 
de la justicia - en verdad, las justicias – para cada uno de nosotros, de lo 
que es la justicia globalmente considerada. Esta última – que es la que 
debe realizarse – es la que podemos llamar justicia de justicias, o también, 
metajusticia. La justicia de justicias, pues, se propone armonizar el prin-
cipio universalista... con los elementos particularistas también imprescin-
dibles para arribar a una construcción plausible de justicia” (ibid:3).



UNIDAD 3

150

7.1. Tradiciones jurídicas

El reconocimiento de los diversos sistemas jurídicos planta la semilla 
para estimular estudios de derecho colombiano comparado, en estricto 
sentido. Como los sistemas jurídicos son una expresión de las culturas, 
y existen 102  en Colombia, es preciso iniciar a plantear cómo son  sus 
constituciones. Comparar los sistemas jurídicos y sus orígenes y producir 
razonamientos jurídicos a partir del razonamiento comparado, son hori-
zontes de esta sensibilización. Es necesario comenzar a pensar en un 
trabajo en esa dirección con base en los sistemas jurídicos indígenas.

Las tradiciones jurídicas son usadas con criterios de clasificación, como 
cuando se clasifican las familias lingüísticas, o se organizan las áreas 
culturales en la antropología. Son parecidas porque al final la tradición 
jurídica es el acervo de costumbres y acciones históricamente arraigadas 
con que las sociedades imparten justicia, que son capaces de aportar 
significados respecto de la naturaleza y estructura de lo jurídico en una 
sociedad, sea nación o pueblo indígena. Trata pues de los orígenes del 
sistema jurídicos y su historia, su naturaleza jurídica determinada por la 
creación de las normas, fuentes del derecho, y, principios metajurídicos 
(culturales, cosmovisionales, filosóficos e ideológicos), y su estructura 
(organización e instituciones). Las tradiciones tienen en cuenta la funcio-
nalidad del derecho, es decir, la forma como opera y su legitimidad; así 
como las tradiciones intelectuales o míticas en las que se funda.

El respeto de esas tradiciones jurídicas, por lo menos en cuanto a pueblos 
indígenas se trata, ha sido planteada por la Corte Constitucional. “El 
Estado tiene la especial misión de garantizar que todas las formas de ver 
el mundo puedan coexistir pacíficamente” Intentaré la paráfrasis de la 
sentencia T-523 de 1997 con el fin de potenciar la necesidad de estimular 
el estudio de derecho comparado: La rama judicial colombiana tiene la 
especial misión de garantizar que todas las formas las tradiciones jurí-
dicas colombianas, no sólo las que han influenciado el sistema judicial 
nacional a lo largo de su historia, sino aquellas que derivan del recono-
cimiento de los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas, además de 
coexistir pacíficamente, puedan operar y contribuir al engrandecimiento 
democrático y justo del sistema judicial nacional. Dicha labor no deja 
de ser compleja, dado que el respice polum del derecho nacional está en 



 JUSTICIA

151

Europa, y no en la valoración de aquellos que la historia les ha permitido 
sobrevivir y que se encuentran en las herencias culturales vivas de los 
pueblos indígenas.

Son claras las tensiones entre este tipo de estudios porque no se trata de un 
estudio arqueológico, con restos materiales difuntos que solo la memoria 
y el estudio resucitaría para apropiar su espítitu en filosofías, sino que 
son estudios vivos que demandan el reconocimiento de los rasgos jurí-
dicos culturales que creíamos extintos, pero que viven y se realizan judi-
cialmente con tradiciones, prácticas y ordenamientos jurídicos diversos. 
Aún siendo clara la dificultad para entender algunas tradiciones jurídicas 
“desde una óptica que se define como universal”, la rama judicial tiene 
que hacer compatible su deber de preservar la convivencia pacífica entre la 
pluralidad de sistema jurídicos vigentes en Colombia, y garantizar los dere-
chos de sus asociados en tanto ciudadanos, con el reconocimiento de sus 
necesidades particulares, como miembros de grupos culturales distintos. 

A continuación se cita la intervención de un indígena en uno de los 
talleres, con el fin de familiarizarse con el argumento de otras tradi-
ciones jurídicas. Es necesario valorarlas, porque las tradiciones jurídicas 
indígenas son las tradiciones con las que nuestro sistema judicial tiene 
que interactuar.  En esta materia las “familias del derecho” romanas, por 
ejemplo, podrían descansar hasta una nueva Diana en el amanecer inter-
cultural del derecho en Colombia. 

“Esta forma de administrar justicia para nosotros es milenaria y no 
es de ayer, no es implementada por medio de afuera sino desde que 
existimos como pueblos aquí en Colombia, o de todos los pueblos 
que existimos tenemos, ese origen; a parte de que empezó el hom-
bre, la naturaleza, todo eso desde ahí comienza.  La justicia para 
nosotros no es como la acabamos de decir hace rato, no es, no es la 
lista de problemas sino que la justicia para nosotros es el mantener 
el equilibrio, la armonía entre el ser humano y la naturaleza.  Si yo 
estoy bien armónicamente, internamente, yo como persona como ser 
humano, igualmente si trasmito esa espiritualidad a mi familia, a mi 
comunidad, entonces, puedo decir que estoy obrando correctamente, 
puedo decir que es justo, justicia no es cuando llega ya con un error 
cometido, y ya empezar ya las sanciones. 



UNIDAD 3

152

La justicia parte desde la cocina, desde la educación, de obrar correc-
tamente, el estar equilibrado con la naturaleza y a veces eso es lo que 
hemos. Un poco hemos olvidado, hemos desviado de ese principio, y a 
veces nosotros mismos no queremos aceptar esas leyes, porque noso-
tros hemos aislado de lo realmente fundamental, pero esa es la visión 
y ese es el con el cual nosotros como pueblo guambiano venimos tra-
bajando a través de la memoria, oralmente trasmitiendo, que si una 
persona transgrede debe aprender a corregir, y yo debo igualmente 
aceptar las correcciones, igualmente debo armonizar, y de allí ya en-
tonces sabré que, que la justicia es realmente parte viva y yo la aplico.  

Todos esos criterios tienen unos fundamentos en las culturas; hay 
venganzas, hay control, hay vergüenza. De tal manera que esos son 
conceptos muy importantes sobre los cuales la justicia tiene que ver. 
Pero la justicia, aunque vimos elementos de castigos severos, la justi-
cia se hace para educar fundamentalmente; y ese es un principio que 
sería importante tener en cuenta.  

¿Cómo se concreta estas percepciones de justicia? A través de cos-
movisiones. Fíjense ustedes que estoy también dirigiéndome a los 
jueces, todos los pueblos comenzaron desde un origen y desde un 
principio.  ¿Quiénes ejercer? Y la primera respuesta que se daba 
era: Nuestra concepción de mundo, es decir, nuestra filosofía, nues-
tro saber, nuestro modo de actuar, nuestra tradición y esto es un 
valor absolutamente importante en este, eh, en esta percepción de 
la justicia.  Entonces, para poder entender la concreción o como se 
concreta en esos procedimientos, hay que tener en cuenta los luga-
res cosmovisionales de los pueblos.  

7.2. Administración de Justicia

La jurisdicción es una actividad pública destinada a mantener la eficacia 
de la legalidad establecida por el legislador. El sistema de administración 
de justicia, dentro de la sociedad nacional colombiana, es quizás la pieza 
más importante del andamiaje institucional del Estado. Sin un Poder 
Judicial capaz de dispensar y administrar justicia en forma adecuada y 
aceptable para los agentes económicos, sociales y políticos, es práctica-



 JUSTICIA

153

mente imposible generar la confianza en que las reglas del juego en estos 
tres ámbitos de la vida nacional serán aplicadas en forma imparcial y de 
acuerdo a los méritos de cada caso. Esto socava los fundamentos de la 
convivencia entre personas, empresas y organizaciones de todo tipo, con 
lo que se vuelve muy difícil sumar esfuerzos y concertar voluntades para 
lograr los objetivos de desarrollo.

La administración de justicia pasa por un período de crisis, que se mani-
fiesta en una multiplicidad de deficiencias. Salvo honrosas excepciones, el 
sometimiento al poder político, las irregularidades en los nombramientos, 
la mediocridad del personal a cargo del sistema judicial, la ineficiencia, 
el desorden y la escasez de recursos, son algunos de los problemas que 
han caracterizado a la administración de justicia durante años anteriores. 
La percepción de que las decisiones judiciales son algo negociable, o son 
sólo para los de ruana, introduce un componente perverso de imprevi-
sibilidad en el funcionamiento efectivo de la ley, el cual puede adquirir 
dimensiones incontrolables, negativas todas para continuar en la institu-
cionalización siempre deficiente del Estado Social de Derecho.

La administración de justicia es un sistema organizado de las tareas 
judiciales. Para superar la noción tradicional que identifica como Poder 
Judicial al “fuero común”, u ordinario, es decir, a los clásicos juzgados y 
tribunales civiles, penales o mixtos dependientes de la Corte Suprema, en 
su lugar, se estableció la “Rama Jurisdiccional” del Estado, que integra al 
llamado fuero común y a los diversos órganos que administran justicia 
y ejercen tareas jurisdiccionales (corte constitucional, fiscalia, jurisdic-
ciones especiales, consejo de Estado). Lo importante es que se establezca 
en dicha Rama Jurisdiccional (que puede seguir denominándose Poder 
Judicial) una estructura orgánica que es la que vigila el Consejo Superior 
de la Judicatura.Se preserva la autonomía funcional de cada órgano, a la 
par de incluirlos en una estructura a cuya cabeza se encuentra la Corte 
Suprema como instancia jerárquica máxima. 

La rama judicial, a través del Consejo Superior de la Judicatura tiene como 
función determinar clara, coherente y sistemáticamente qué asuntos o 
materias de decide que (en consideración a su importancia y especialidad), 
resolviendo los conflictos de competencia del fuero ordinario, o transfi-
riendo los restantes a los otros órganos jurisdiccionales especializados. 



UNIDAD 3

154

Sólo los temas y casos de mayor relevancia o complejidad, provenientes del 
fuero común o de los órganos especializados, podrán llegar a conocimiento 
y resolución de la Corte Suprema, permitiéndole así realizar una tarea más 
cualitativa que cuantitativa en la producción de la jurisprudencia.

La rama judicial puede adoptar un criterio de efectiva especialización 
temática, tanto en los órganos que administran justicia como en los 
magistrados que los integran (impulsando la capacitación, especializa-
ción y estabilidad de éstos en el cargo) con el fin de que la resolución de 
los casos se encuentre en manos de instancias adecuadamente calificadas, 
así como para elevar la calidad de las decisiones judiciales e incrementar 
la previsibilidad y seguridad jurídica. Por esta razón, y por la naturaleza 
de la materia, el Tribunal Constitucional debería subsistir en forma sepa-
rada a la jurisdicción ordinaria y sin subordinación a la Corte Suprema.



 JUSTICIA

155

La competencia de la justicia militar al ámbito estrictamente disciplinario 
y a los delitos de tipo militar, cometidos por personal militar en actos de 
servicio; los casas más graves podrán ser recurridos por los interesados ante 
la Corte Suprema. La exclusión de toda competencia de la justicia militar 
para el juzgamiento de civiles en tiempo de paz, así como de los casos 
que involucren como víctimas a personas ajenas a la función castrense. 
La instancia superior de este órgano debería estar integrada por abogados 
vinculados al Cuerpo Jurídico Militar, designados según el sistema de 
nombramiento aplicable al conjunto de los magistrados judiciales.

La Rama Judicial impulsa mecanismos alternativos de solución de 
conflictos, evitando que lleguen al sistema judicial formal casos que 
puedan resolverse –con mayor eficiencia y celeridad– a través del arbi-
traje, la conciliación, la justicia de paz o formas de justicia comunal. 

La Jurisdicción Especial Indígena, es una jurisdicción en la que se reco-
nocen los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas. No es un meca-
nismo alternativo de solución de conflictos, dado que es un sistema 
jurídico estructural. Es, sin lugar a dudas, un medio fundamental de 
trabajo para la diversidad cultural.

La administración de la jurisdicción la hacen servidores públicos de la 
Administración de Justicia; los indígenas no lo son, pero en aras de la 
igualdad, deberían serlo; tarea que es necesario pensar. Todo órgano 
jurisdiccional cumple funciones de Estado, y la función jurisdiccional es 
realizada por personas físicas, llamadas a ejercer sus atribuciones de Ley. 
Las autoridades indígenas son autoridades jurisdiccionales de Ley. 

Dos principios fundamentales, presiden a la formación de los órganos 
judiciales  el de la especialización y el de la pluralidad.  El de la especia-
lización, se menciono que, en el Estado Social de Derecho, a la división 
tripartita de las funciones de la soberanía (ejecutiva, legislativa y judi-
cial) corresponde aproximadamente la división  tripartita de los órganos; 
los órganos a los cuales está encomendado el ejercicio de la jurisdicción, 
están expresamente constituidos para ejercer únicamente esa función, y 
son, por tanto, de ordinario, subjetivamente separados y distintos de los 
llamados a  ejercer la función legislativa y la función administrativa. 



UNIDAD 3

156

En cuanto a la pluralidad,  fácilmente se comprende que las tan variadas 
y numerosas exigencias de la justicia en el Estado moderno impongan 
que se distribuya la administración de ella entre  numerosos oficios, a 
los cuales corresponden, desde el punto de vista subjetivo numerosos 
órganos. La mencionada pluralidad de los órganos, especialmente insti-
tuidos para ejercer la función jurisdiccional, aparece, por consiguiente, 
en el ordenamiento constitucional del Estado, como una rama aparte, que 
constituye la organización judicial o el ordenamiento. 

7.3. Competencia Judicial

A efectos de la Coordinación Básica con la Jurisdicción Especial Indígena, 
se trata de mostrar que al competente indígena le es pertinente el principio de 
independencia judicial, y el obedecimiento a sus principios espirituales como 
garantía de la seguridad jurídica en el sistema jurídico indígena, como en el 
nacional. “La correcta interpretación del principio de protección de la diver-
sidad étnica y cultural de la nación colombiana –sentencia la Corte- impide 
asignar a las autoridades de un pueblo indígena portador de arraigadas 
creencias religiosas, -por ejemplo- la tarea de obrar como órgano garante de la 
apertura religiosa de la respectiva comunidad” (Sentencia SU-510 de 98).

La cultura comprende todos los aspectos de la sociedad, de ahí que se 
entienda el hecho de que las autoridades indígenas son competentes de 
todas las materias. Cierto es, que además lo son, porque son los espe-
cialistas dentro de su sistema jurídico. Lo cultural es pues transversal a 
todos los aspectos sociales, la cultura es ubicua, es inasible y no se confina 
a un sector específico de la vida social, porque es una dimensión de toda 
la vida social que es interiorizada como espiritualidad y mentalidad, y es 
exteriorizada (vale decir se observa) a través de costumbres, tradiciones 
y lenguajes. Eso nos obliga a considerar la cultura preferentemente desde 
la perspectiva de los sujetos, y no de las cosas; desde la perspectiva de 
las formas de interiorización. La cultura es antes que nada acción y vida 
desde el punto de vista de los sujetos y de sus prácticas. Las formas inte-
riorizadas y formas exteriorizadas de la cultura, Son, en el primer caso, 
formas estructuras mentales, y, en el segundo caso, cuerpos de signos 
que se manifiestan como prácticas rituales, cosas de uso cotidiano, etc.. 



 JUSTICIA

157

Al funcionar paralelamente dos sistemas de justicia, el sistema nacional 
y las jurisdicciones especiales, es posible que se presenten conflictos de 
competencias. Como aún el legislador no ha establecido las formas de 
coordinación entre ellas, es preciso que el intérprete en su solución se 
atenga a las circunstancias particulares del caso concreto, atendiendo a la 
coordinación básica y al bloque jurisdiccional intercultural. En especial, 
dos elementos son relevantes para determinar la competencia: las carac-
terísticas del sujeto y el lugar donde ocurrieron los hechos. Esta distin-
ción es importante porque, como lo señaló la Corte Constitucional, “la 
solución puede variar si la acción típica es cometida por miembros de 
pueblos indígenas dentro de su territorio, o si un indígena de manera 
individual incurre en ella afectando a quien no es miembro de su comu-
nidad por fuera del ámbito geográfico del resguardo. En el primer caso, 
en virtud de consideraciones territoriales y personales, las autoridades 
indígenas son las llamadas a ejercer la función jurisdiccional; pero en el 
segundo, el juez puede enfrentar múltiples situaciones no solucionables 
razonablemente mediante una regla general de territorialidad.”

Bajo ningún aspecto puede un Juez impedir que se tramite un proceso por 
la jurisdicción correspondiente. Si lo impide, está violando derechos funda-
mentales al acceso a la justicia y al debido proceso, susceptibles de amparo 
mediante tutela. Además, constituye violación afectar la autonomía de la 
etnia, dejar de lado el concepto de propiedad que se tiene sobre los resguardos, 
aplicar un trámite diferente al del derecho consuetudinario tratándose de 
sucesión de indígena, y como si fuera poco, tramitar medidas cautelares 
en resguardos indígenas, en contra de la disposición constitucional que los 
caracteriza como inalienables, imprescriptibles e inembargable.

Según la corte la competencia en el juzgamiento de indígenas es:

“No es cierto que la actividad de las jurisdicciones indígenas esté 
condicionada a que “hayan ocurrido los hechos dentro de su ámbito 
territorial”. No sólo el lugar donde ocurrieron los hechos es relevante 
para definir la competencia, si no que se deben tener en cuenta las 
culturas involucradas, el grado de aislamiento o integración del sujeto 
frente a la cultura mayoritaria, la afectación del individuo frente a la 
sanción, etc. La función del juez consistirá entonces en armonizar las 
diferentes circunstancias de manera que la solución sea razonable”.



UNIDAD 3

158

La competencia de los órganos jurisdiccionales, la ejercen los juzgadores 
que tienen competencia para conocer de la generalidad de los litigios 
(ordinaria); por jurisdicción especial, la que compete a los juzgadores  
para conocer de cierta clase de litigios, como los indígenas; y por jurisdic-
ción extraordinaria, la que se atribuye a órganos creados ex profeso para 
conocer de uno a mas litigios concretos y determinados. 

“La función jurisdiccional suele tener dos tipos de limites: 1)los objetivos, 
que se determinan por el tipo de litigios de los que pueden conocer los 
juzgadores de acuerdo con su competencia; y 2) los subjetivos, que derivan 
de la situación jurídica en que se encuentran determinadas personas.  Los 
límites subjetivos de la jurisdicción se manifiestan, en forma preponde-
rante aunque no exclusiva, en el derecho procesal penal, a través de la 
institución conocida como inmunidad. Esta es solo un obstáculo transi-
torio para el ejercicio de la jurisdicción, establecido a favor de determi-
nadas personas para la función que desempeñan, el cual puede dejar de 
existir al término del encargo, o bien puede ser removido antes de éste 
por el órgano competente para ello (cfr. Gonzalez 2006). 

En Derecho

Competencia judicial

La competencia es la atribución legítima para conocer y fallar de ciertos 
órganos jurisdiccionales con preferencia a los demás órganos de la juris-
dicción.

Reglas de competencia

Su objeto es determinar cuál va a ser el tribunal que va a conocer una 
controversia, con preferencia o exclusión de los demás. 

Si la jurisdicción es la facultad de administrar justicia, la competencia fija los 
límites dentro de los cuales se ejerce tal facultad. 

Los elementos de la jurisdicción están fijados en la ley.

La competencia se determina en relación a cada juicio



 JUSTICIA

159

Factores de competencia

Son factores de competencia los que la ley considera para distribuir la 
competencia entre los diversos tribunales. Entre ellos encontramos:

Materia 

Naturaleza jurídica del asunto litigioso (civil, mercantil, laboral, penal, 
constitucional, indígena).  

Cuantía 

Valor jurídico o económico del objeto litigioso.

Grado

Grado jurisdiccional en relación con la estructura jerárquica de los 
sistemas jurídicos (única, primera o segunda instancia). 

Territorio

Lugar físico donde se encuentran el sujeto, hecho u objeto que motiva el juicio. 

Competencia objetiva 

Determina la jerarquía judicial del tribunal al que le corresponde conocer 
y decidir un asunto en función de la materia y cuantía del mismo.

Competencia territorial

Determina a qué tribunal corresponde conocer y decidir un proceso en 
función del territorio. 

Competencia funcional

Determina a qué tribunal corresponde conocer y decidir los incidentes y 
recursos que se presenten en la tramitación del proceso. Los incidentes 
competen al mismo órgano jurisdiccional según objetividad y territoria-
lidad. Los recursos al tribunal superior del que conoce del proceso. 



UNIDAD 3

160

La competencia es un vocablo equivocado que tiene varia acepciones 
pero, a nosotros nos interesa aquella que alude a la aptitud que se tiene 
para algo. Dentro del proceso, cuando se menciona la competencia se 
desea aludir a la aptitud que tiene el juzgador para intervenir con la 
debida incumbencia en el desempeño de la función jurisdiccional. Al 
juzgador le corresponde intervenir ante una situación concreta en la 
que hay pugna de intereses si está dotado de aptitud para conocer el 
caso controvertido que se le ha planteado. Lo anterior quiere signi-
ficar que, el órgano jurisdiccional puede ser apto para decir el derecho 
en lo general pero, ante las peculiaridades del caso concreto contro-
vertido que se le plantea puede carecer de aptitud para intervenir. 
En tal supuesto tendrá jurisdicción pero no competencia. La compe-
tencia no solo es exclusiva del derecho procesal sino que esta referido 
a todo el derecho público. Por tanto en un sentido lato la competencia 
puede definirse como el ámbito, la esfera o el campo dentro del cual 
un órgano de autoridad puede desempeñar validamente sus atribu-
ciones y funciones.” (cfr, Ibid 2006). 

Los cuatro criterios para determinar la competencia son los siguientes: 1.      
La materia; 2.      El grado; 3.      El territorio, y 4.      La cuantía o impor-
tancia del asunto. 5.      El turno, y 6.      La prevención. 



 JUSTICIA

161

TEMA 8

Sistemas Jurídicos

Se sabe que el termino “sistema” es un concepto que nos permite 
entender la forma como el derecho se organiza al interior de los pueblos 
indígenas, porque todo sistema tiene por función orientar la percepción 
para conocer como se regula y guía el comportamiento humano en una 
determinada sociedad, vale decir, ayuda a ver como se convierte en una 
realidad operante. No obstante, como todo concepto debe dar cuenta de 
realidades específicas y concretas, las realidades propias del sistema indí-
gena, no de un sistema teórico que sirva de modelo, se encuentra con un 
sustrato metodológico, que son las denominadas categorías emicas, esto 
es propias y apropiadas al sistema. 

Eso nos permite mostrar que cada uno de los sistemas étnicos tienen unos 
subsistemas también; tienen un subsistema de ley de origen que es propia-
mente étnico y de un sustrato cultural profundo; uno de derecho propio 
que surge históricamente de la relación intercultural con los sistemas jurí-
dicos dominantes no siempre pacífica, por lo general impuesta, a veces 
violenta, y sus propios usos y costumbres. Vale decir, no es un sistema 
jurídico simple de entrada, se dice mucho cuando se habla del sistema jurí-
dico emberá, pero se acorta cuando se piensa que con ello se ha dicho todo. 
Cuando se trabaja con la jurisdicción las más de las veces no se entra en 
contacto con todo el sistema, sino con una pequeña parte especializada. 

Es importante tener en cuenta este aspecto porque muchas veces el 
derecho de familia nuestro entra en contacto con el subsistema matriarcal 
wayúu, por ejemplo, pero no con el sistema de compensaciones que ellos 
puedan tener. Por eso, es importante tener en cuenta la razón por la cual 
los pueblos indígenas pueden conocer de todos los casos de derecho, 
pues sus sistemas por tradición los conocen. Al respecto, el trabajo de 
Carlos César Perafán, antes que una clasificación de sistemas indígenas 
(que puede operar) es una muestra teórica muy interesante para mostrar 
los subsistemas de un sistema étnico . 



UNIDAD 3

162

Lo que resulta relevante de la historia de los pueblos indígenas es que 
sus formas primitivas de control social han evolucionado de tal manera 
que es posible encontrar desarrollados en ellos sistemas jurídicos étnicos, 
sistemas que por razones culturales e históricas son diferentes del sistema 
jurídico nacional. Diferencias que persisten en su espiritualidad, resis-
tencias, justicia y autonomía aunque puedan presentarse bajo la forma 
general del fuero indígena con el cual han sido gobernados hasta la fecha. 
Existen varios obstáculos —suscitados por las ideas que nos gobiernan 
sobre los pueblos indígenas— los cuales impiden observar los sistemas 
jurídicos, aunque se reconozca su preexistencia como a priori. Ellos son 
las curiosidades en los no indígenas de tipo: 1) mística a lo yagé, 2) aven-
turera a lo indiana Jones, y, 3) redentora a lo misionero. 

El asunto relevante para la coordinación jurisdiccional y para la actuación 
independiente de la Jurisdicción Especial Indígena, es la construcción de 
una relación propiamente jurídica, racionalmente establecida, basada en 
los principios de independencia judicial y garantía plena de la protección 
de la diversidad étnica y cultural, como finalidades de cualquier diálogo 
en el Estado. No se trata de convertir los jueces en shamanes, ni a los 
shamanes en legisladores (pues ya lo son en sus propios entornos cultu-
rales), ni tampoco se trata de imponerles nuestra cultura para civilizarlos 
judicialmente, ni de volver el proceso judicial una acción evangelizadora 
en las selvas y en los páramos.  Se trata, de respetar de manera emica su 
sistema jurídico, y como hemos dicho respetar la independencia de sus 
juicios (doblemente protegida: por Art. 7 y 228 constitucionales), y la exis-
tencia de la jurisdicción Especial Indígena.

El sistema jurídico reúne las estructuras y las modalidades de funcio-
namiento de las instancias encargadas de la aplicación de reglas de 
Derecho, así como los servicios que emanan de ellas. El sistema jurídico 
comprende así el aparato jurisdiccional, pero también el aparato no juris-
diccional. Con la Constitución de 1991 los indígenas adquirieron protago-
nismo. La consagración del principio del pluralismo y el reconocimiento 
del carácter pluriétnico y multicultural de la nación colombiana consti-
tuyó el punto de ruptura en las relaciones interétnicas, pues por primera 
vez en nuestra historia, una Constitución reconoció a los pueblos indí-
genas como parte de Colombia, al tiempo que les otorgaba una serie de 



 JUSTICIA

163

garantías con el fin de asegurar su existencia como sujetos colectivos de 
derechos culturalmente diferentes al resto de la sociedad. 

8.1. Estructura

En general los sistemas jurídicos indígenas contienen: 1) disposiciones 
fundamentales (las llamadas leyes de origen), 2) disposiciones básicas que 
le corresponden (derecho propio), 3) relaciones de consuetudinarias (usos 
y costumbres), 4) relaciones punitivas internas y externas (subsistemas 
de derecho de propiedad, matrimonio, deberes, tipos de castigo, etc); 5) 
facultades derivadas de las disposiciones, 6) procedimientos y rituales 
derivados de las facultades (selección y elección de autoridades); 7) insti-
tuciones derivadas de los rituales, 8) normas que cumplir (orales); y 9) 
las costumbres guardan relaciones internas con las disposiciones funda-
mentales y básicas . En Colombia, además de la Ley 21, los sistemas jurí-
dicos están legislados en el artículo 2º del decreto 2164 de 1995, vigente, 
que identifica los sistemas jurídicos propios como “sistemas normativos 
propios que la distinguen de otras comunidades”. 

8.2. Control social

En 1926, un antropólogo, Bronislaw Malinowski, señalaba que los indí-
genas todavía son “sinónimo de costumbres absurdas, crueles y excén-
tricas, con raras supersticiones y odiosas prácticas. El desenfreno sexual, 
el infanticidio...” (Malinowski, 1926:13) Si llamaba la atención al respecto 
hace 80 años, hay que imaginar mucho más para decirlo ahora, porque 
esas imágenes parecen estar vigentes, pero sobre todo aquellas con las 
que terminaba su frase una página más adelante: “Un estudio más deta-
llado de los (indígenas) ha revelado que los ‘bestiales usos de los paganos’ 
son más el producto de firmes leyes y estrictas  tradiciones debidas a las 
necesidades biológicas, mentales y sociales de la naturaleza humana que 
el resultado de pasiones sin freno y excesos desordenados. La ley y el 
orden animan las costumbres tribales... gobiernan el monótono curso de 
la existencia diaria y los principales actos de la vida pública” (Ibidem, 14)



UNIDAD 3

164

Es muy importante sensibilizarnos para comprender el asunto, pues las 
más de las veces, el sistema indígena es solo comprensible si se ve comple-
tamente aborigen y primitivo, pero deja de serlo. Eso, es francamente, un 
problema, pues todo sistema evoluciona, cambia se transforma. La idea 
de nuestra cabeza, no es la de la realidad. Por eso es necesario, retomar su 
concepto. Un sistema jurídico es un ordenamiento que contiene la solu-
ción de los casos de su materia en una totalidad normativa, constituyendo 
ésta una entidad orgánica autosuficiente, con capacidad de expansión 
para reglar jurídicamente cualquier hecho o situación que pertenezca a 
esa rama de modo coherente, no requiere estar escrito, como es el caso 
de los pueblos indígenas que pasan de generación en generación, conver-
tidos en narraciones aleccionadoras.

8.3. Seguridad Jurídica

Al introducir el tema de la seguridad jurídica se sobre-entiende que se 
piensa desde la perspectiva de un Estado de Derecho, o uno social de 
Derecho. Es decir, un Estado en el que exista tranquilidad y certidumbre 
respecto de ciertas reglas de juego. Parece ser, este concepto, del dominio 
de la creencia. Sin embargo, para quines pensamos en el Estado Social 
de Derecho como el escenario de defensa y promoición de la diversidad 
cultural y de la institucionalización de los derechos de los pueblos indí-
genas, el acto de fe debe convertirse en Derecho.

El país y los indígenas pueden presentar anomalías colectivas que el 
derecho no puede corregir, porque no son de su orden, dice Antonio 
Frías. ¿Por qué tal advertencia de Frías?  Es que cuando no hay Estado, 
por lo menos queda el derecho, a menos que por mantener el derecho 
nos quedemos sin sociedad. Frías dice que como el “Estado no está en su 
apogeo, crece la responsabilidad del derecho... porque el derecho no es 
más que el orden del Orden Social, no todo el Orden. Cuando el Orden 
Social está desgarrado por el narcotráfico, la subversión, la corrupción, la 
injusticia, el poder hegemónico, el derecho ayuda a restablecer el Orden 
pero no basta” (Frías 2006:2). La seguridad jurídica entonces, no la da 
el Estado, sino la forma como se logra conquistar los derechos. De esa 
manera, los derechos indígenas en el Estado Social de Derecho orientan 
al Estado, por la legitimidad y fuerza social en que descansan; no es el 



 JUSTICIA

165

Estado el que determina qué hacer y lo norma, sino el Estado social. Así 
los derechos, en el Estado Social, como ente rector de las relaciones en 
sociedad, no sólo establece los lineamientos y normas a seguir, sino que 
en un sentido más amplio tiene la obligación de establecer “seguridad 
jurídica al ejercer su poder de imperio.

“La seguridad jurídica es la garantía dada al individuo de que su 
persona, sus bienes y sus derechos no serán objeto de ataques violen-
tos o que, si éstos llegarán a producirse, le serán asegurados por la 
sociedad, protección y reparación” (Frías 2006:2). 

Dicho en otras palabras, la seguridad jurídica es la certeza que tiene el 
individuo de que su situación jurídica no será modificada más que por 
procedimientos regulares, establecidos previamente. La finalidad última 
del Estado Social de Derecho es asegurar los medios para que las personas 
que habitan dentro de su territorio gocen de la estabilidad social y la 
seguridad jurídica de que sus facultades, posesiones y su persona, no 
podrán ser violentados. Los pueblos indígenas poseen una serie de dere-
chos, que dirigen a sus asociados desde el nacimiento, y esperan otros 
que se pactaron en 199115.

Es posible lograr un orden aceptable en materia jurisdiccional indígena 
y unbalance positivo en cuanto al reconocimiento de los derechos; la 
seguridad jurídica se palpa en el sentido de que pueblos y personas indí-
genas pueden tener la seguridad de ser juzgados según sus tradiciones 
y costumbres; y el sistema judicial respecto a que se hace justicia con 
ello, sin alterar el orden judicial.En razón de ello es inaplazable plantear 
que la seguridad jurídica debe darse también a través del la reflexión y 
legislación que instituya la coordinación jurisdiccional indígena, por que 
si entendemos por ordenamiento intercultural la posibilidad normativa 
para la coordinación, ella debería estar regulada con base en consultas y 
acuerdos con los pueblos indígenas.

15	  “La seguridad jurídica es uno de los bienes más preciados que el Estado garantiza. En alguna medida, 
una de las principales justificaciones de la existencia del Estado ha sido precisamente que, mediante el 
monopolio de la violencia, asegura la existencia de la sociedad y la paz interior. No sólo esto, sino que 
la observancia general de las normas jurídicas y mandatos de autoridad permiten que los individuos 
se muevan dentro de un marco legal con igual libertad y autonomía y que realicen sus planes de vida. 
De ahí la pretensión de obligatoriedad inexorable que caracteriza a un ordenamiento jurídico” (cfr. 
Gómez).



UNIDAD 3

166

TEMA 9

Derechos Indígenas

El tema de los derechos indígenas se desarrolla teniendo en cuenta los 
siguientes aspectos: 1. son todos los derechos, ancestrales, históricos y 
porvenir que permitan la protección de las personas y las colectividades 
indígenas. 2. es necesario repensar “usos y costumbres” del lenguaje jurí-
dico, porque los “usos y costumbres” no son una noción adecuada para 
definir el comportamiento total de un sistema jurídico, sino para indicar 
las normas cotidianas o consuetudinarias del sistema. 3. Los sistemas 
jurídicos indígenas son un sistema jurídico, por lo cual su correlación 
conceptual debe darse en los mismos términos, y no sufrir modifica-
ciones conceptuales por razones ajenas a su naturaleza racional. 

Las costumbres en general, en tanto conductas reiteradas son hechos 
(factum), pero también son, a veces, derecho (ius). Cuando son derecho son 
regulación bilateral y coercible. Se les aprecia como hechos norma (cfr. 
Castillo Farreras 1973:15). El derecho indígena podría entenderse como el 
sistema de esos hechos norma. No obstante, la apreciación es un a priori. En 
tanto sistema, sea cualquiera la condición de las normas, orales o escritas, 
apunta a la teoría de la fuerza normativa de los hechos, el ius vivens.

En ese sentido se podría decir que es necesario reestablecer una jerar-
quía de los derechos, de tal manera, que el sistema normativo indígena 
se comprenda de modo histórico. Es obvio que el conjunto de derechos 
de protección a los indígenas ha afectado positivamente sus sistemas, 
coadyuvando a su evolución. De esa manera, podría verse así:

•• Ley de Origen es la Ley inamovible y divina, fundamento de toda 
interpretación judicial en los pueblos indígenas. Referente ancestral 
inmodificable. fundamentalmente étnica, y corresponde a cada pueblo 
en particular.

•• Derecho mayor es el derecho interno de los pueblos indígenas, de 
carácter étnico, mediante el cual se desarrolla todo sistema étnico de 
derecho.



 JUSTICIA

167

•• Derechos propios es el sistema de derechos que surge de la historia 
de los pueblos indígenas en contacto con las formaciones que les han 
sujetado. Se desenvuelven por acción de defensa para mantener su 
identidad étnica. Es un derecho mixto que depende del contexto parti-
cular de cada etnia, pero que deriva de uno común o general proce-
dente del marco Estatal dominante. Es un derecho hacia afuera.

•• Usos y costumbres son las pautas culturales que siguen la espiritua-
lidad de los pueblos en los contextos de cambio cultural; son dinámicas 
y tienen por objeto la apropiación de las normas que se les imponen; 
en cierta forma son las traductoras a los intereses y fines culturales 
de los pueblos. Son conductas que actualizan los derechos cuando se 
presentan actos antijurídicos para los que no existía tradición.

•• Fuero Indígena es el sistema de derecho impuesto a los indígenas 
por la sociedad dominante; particularmente en el Estado Colonial y 
en la República hasta antes de 1991. Son derechos que si bien pueden 
proteger algunos aspectos, su política es la de la integración. El fuero 
indígena es la selección de normas beneficiosas para que los indígenas 
puedan permanecer diferenciados en la sociedad.

•• Los derechos fundamentales son derechos históricos de los pueblos. 
En la tradición occidental son aquellos que tienen mayores garantías 
y son fundamento del Estado. Su cualidad es que sobre su protección 
se debe desarrollar toda acción hermenéutica.

•• Los derechos humanos son los derechos universales por excelencia.

Esta clasificación, que es más etnológica que jurídica, permite entender 
el porque de la espiritualidad indígena asociada a la resistencia. En estos 
escenarios es muy importante el bloque de constitucionalidad, Art 93 
Constitucional. Si un juez, por prejuicios conceptúa “un sistema jurídico 
indígena por ser oral no puede ser sistema  poco evolucionado y no tiene 
dignidad”, confunde el concepto, es como decir, que el método de enjui-
ciamiento oral, hace que el sistema penal se indigenice. 



UNIDAD 3

168

Autoridades

El principal evento del respeto es el de las autoridades. Significó luchar 
de autoridad a autoridad. Vale decir, el proceso de dignificación de la 
autoridad indígena frente a las autoridades nacionales.

Las normas indígenas son:

•• Tradicionales

•• Consuetudinarias

•• Ágrafas

•• Orales

•• Colectivas

•• Cosmovisionales

•• Espirituales

Las normas indígenas ayudan a:

•• Mantener el orden de los pueblos indígenas.

•• Dar continuidad étnica a los pueblos.

•• Sostener la integralidad del mundo social, natural y espiritual.

•• Las normas indígenas son ecológicos, culturales, espirituales, sociales 
e integrales.

•• Las normas indígenas son reguladas por:

•• Los mitos 

•• Los dioses 

•• La naturaleza 

•• La familia

•• La comunidad 



 JUSTICIA

169

Las normas indígenas tienen por procedimientos

•• Los mitos

•• Las anécdotas

•• Las historias ejemplares

•• Las  deliberaciones 

•• Los ejemplos

•• Las enseñanzas

•• Las experiencias

•• Los consejos de los dioses

Aprueban las normas indígenas:

•• El consejo de ancianos

•• Los hombres de conocimiento

•• Los hombres de palabra

•• Los mayores

•• Los taitas

•• Las Asambleas

Aplican las normas indígenas:

•• Los cabildos

•• Los gobernadores

•• Los médicos tradicionales

•• Los shamanes 

•• Las autoridades

•• Las asambleas comunitarias



UNIDAD 3

170

Los administradores de justicia deben desarrollar la sensibilidad para no 
cometer errores de comprensión cultural.

El procedimiento de las normas indígenas es: 

•• Oral, inmediato y público.

Esa es una formalidad, que a veces es vista como informal. Sin embargo, 
es necesario que los administradores de justicia entiendan que ese proce-
dimiento tiene tradiciones de más de cuatrocientos años. Algo así no 
puede ser llamado informal, por el contrario vemos procedimientos y 
normas bastante regularizadas y aceptadas.

•• Según los usos y costumbres de los pueblos indígenas.

Se ha establecido que los usos y costumbres son funcionales y dinámicos 
al ejercicio de las formas de control social al interior de los pueblos indí-
genas, en consonancia con la interpretación internacional.

El procedimiento jurisdiccional del sistema jurídico de un pueblo indí-
gena, para aplicar la justicia, es el que cada pueblo según su derecho 
propio y según los usos y costumbres estime procedente. 

La interpretación de la violación de una norma tiene procedimientos 
judiciales adecuados, y son tratadas en las asambleas.

Las decisiones son:

•• Deliberativas

•• Consuetudinarias

•• Orales

•• Colectivas

•• Cosmovisionales

•• Diferentes según el pueblo indígena que se trate

•• Los procediminetos varían de lugar a lugar.



 JUSTICIA

171

El respeto es un valor ético-político y forma parte de las resistencias. Pues 
sino hubiese sido por la reiterada exigencia de respeto, los pueblos indí-
genas tienen dignidad y esa es una base de la lucha. Hasta el respeto 
hay que lucharlo. Pero lo que no se pierde, ni se delega es la dignidad 
de los pueblos indígenas. Como una relación de resistencia el respeto ha 
logrado concentrase en el respeto a los actores de los pueblos indígenas 
y sus representantes: las autoridades, las normas indígenas, y las deci-
siones judiciales de los pueblos indígenas16.

9.1. Derechos Propios

Derechos Humanos, el sufrimiento que una pena podría causar al actor, 
no reviste los niveles de gravedad requeridos para que pueda conside-
rarse como tortura... y lejos de tratarse de un comportamiento cruel e 
inhumano, se trataba de una pena que hace parte de su tradición y que la 
misma comunidad consideraba como valiosa.

Derecho de participación de comunidad indígena, participación, inte-
gridad étnica, cultural, social y económica y al debido proceso, “al señalar 
la obligación del Estado de consultar a la comunidad antes de proferir 
una resolución que pueda afectar sus derechos e intereses como era la 
expedición de una la licencia ambiental para el adelantamiento de explo-
raciones sísmicas”

Armonizar intereses contrapuestos, planificar el manejo y aprove-
chamiento de los recursos naturales en los territorios indígenas, “para 
garantizar su desarrollo sostenible, su conservación, restauración o susti-
tución (art. 80 C.P.), y la de asegurar la protección de la integridad étnica, 
cultural, social y económica de las comunidades indígenas”.

Protección de identidad cultura, a la libertad, libre desarrollo de la 
personalidad y libertades de conciencia y de cultos, y principalmente de 
sus derechos culturales que, como etnia con características singulares, 

16	  “Si bien el conocimiento, las creencias, el arte, la moral y el derecho habían sido considerados siempre 
como partes de la cultura, las costumbres eran su antítesis más radical. En efecto, mientras el arte y la 
moral son universales, las costumbres – los mores – representan lo particular concreto, los escenarios 
locales dentro de los cuales las personas tejen la trama de su existencia cotidiana” (Pasquinelli, 1993, 
41).



UNIDAD 3

172

“tienen el carácter de fundamentales en cuanto constituyen el soporte 
de su cohesión como grupo social, cuando se ven abocados a la invasión 
progresiva de su territorio por colonos de la región, que ha determinado 
la destrucción constante de su ambiente natural”

Transgresión o amenaza de vulneración de otros derechos fundamen-
tales, la no protección de la identidad cultural, así como la igualdad, la 
libertad, la autonomía para el desarrollo de la personalidad, la salud y la 
educación.

Tratamiento Medico-Cultural, por dignidad, autonomía y protección de 
la diversidad étnica y cultural, y acercamiento a la medicina vernácula. 

Lugar especial de reclusión es justificada, de los miembros de las comu-
nidades indígenas en establecimientos especiales” ya que la reclusión de 
indígenas en establecimientos penitenciarios corrientes, implicaría una 
amenaza contra los valores propios de su cultura”.

Subsistencia de comunidad, existe el deber constitucional de adoptar 
las medidas pertinentes en favor de grupos discriminados o marginados. 
Para la Corte, siendo evidente el abandono, humillación y discriminación 
a los que han sido expuestos los indígenas durante siglos, se hace nece-
sario que se imponga siempre a su favor un trato preferencial.

Desarrollo Propio, la creación del Fondo Indígena, persigue dotar a los 
pueblos indígenas de los instrumentos y condiciones para que puedan 
lograr su propio desarrollo, con el respeto de su cultura, etnia y sus insti-
tuciones sociales, económicas y políticas. 

Exensión del servicio militar de indígenas, a indígenas que habiten 
en sus territorios no vulneraba el principio de igualdad “puesto que la 
distinción se basa en las particularidades del entorno cultural en el que 
se desarrollan sus vidas y en el que adquieren su identidad”. 

Uso de lengua nativa, en las regiones del país que cuentan con una iden-
tidad lingüística propia, reconocida como oficial, se desarrollan los fines 
del Estado - proteger la riqueza cultural, que garantiza que su misión 
educadora sea eficaz y cumpla su propósito. 



 JUSTICIA

173

Respeto a los idiomas El conocimiento de la lengua nativa oficial es 
muestra de debida consideración y respeto hacia dicha comunidad, factor 
decisivo para generar una cultura de paz en Colombia.

Deber sistema educativo, Colombia como una comunidad multicultural 
impone al sistema educativo el deber de garantizar la continuidad y la 
identidad de las manifestaciones culturales propias. 

Participación Política, la omisión de la autoridad competente para 
expedir la cédula de ciudadanía, “puede implicar la violación de dife-
rentes derechos fundamentales, como los de igualdad y petición, entre 
otros, pero especialmente en cuanto dicho documento es indispensable 
para ejercer el derecho al sufragio, el derecho a participar en la confor-
mación, ejercicio y control del poder político. Debe haber cedulación en 
los resguardos.

Debido proceso penal indígena, Se vulnera el principio de legalidad de 
la pena y el debido proceso de un miembro de una comunidad indígena 
cuando en su juzgamiento las autoridades de la comunidad imponen al 
sindicado una sanción que no se encuentra establecida dentro de los usos 
y costumbres de la comunidad. 

Protección de la cosmovisión indígena, retaliaciones de las autori-
dades tradicionales dirigida a impedir, dentro de la comunidad indígena 
arhuaca, actividades de proselitismo religioso sólo puede ser impartida 
por las autoridades tradicionales.

Protección a la vida de los niños, revocar la declaratoria de abandono y 
la orden de iniciar el proceso de adopción, y en cambio ordenar el regreso 
de los niños al seno de su familia y de su comunidad, cumple con el 
objeto esencial de la tutela, que no es otro que garantizar la protección 
inmediata y eficaz de los derechos de los menores. 

Conflicto entre dos intereses colectivos, para la Corte Constitucional 
los habitantes de cualquier terreno inestable geológicamente, no tienen 
porqué estar condenados a afrontar las consecuencias perjudiciales que 
surgen de la realización de obras que, ignorando negligentemente la 
fragilidad del terreno, desencadenan daños y perjuicios. El interés de la 



UNIDAD 3

174

comunidad indígena posee una legitimación mayor, en la medida en que 
está sustentado en derechos fundamentales ampliamente protegidos por 
la constitución.

Protección a los recursos naturales de resguardo indígena, frente al 
aprovechamiento forestal ilícito del medio ambiente de un grupo étnico, 
“porque puede contribuir pasivamente a la perpetración de un etnocidio, 
consistente en la desaparición forzada de una etnia por la destrucción de 
sus condiciones de vida y su sistema de creencias.”

Protección de pesca artesanal, reconoció que los pescadores artesa-
nales dispersos en todo el territorio del país se encuentran afectados por 
problemas comunes que los condenan a un bajo nivel de vida. Los pesca-
dores de la “Poza de Mendiguaca” reúnen las condiciones propias de un 
grupo humano con vieja tradición, de origen tayrona. La comunidad es 
en su mayoría mestiza, de religión católica, idioma castellano y en ella 
prevalece la unión libre. 

Derecho a la propiedad colectiva, los resguardos son algo mas que 
simple “tierra” y algo menos que “Territorio indígena”.

Prohibición de colonización en resguardo, las colonizaciones sólo 
podrán efectuarse en tierras baldías por cuanto no pueden desconocer 
el derecho de propiedad en general ni en particular los bienes de uso 
público, los parques naturales, las tierras comunales de grupos étnicos, 
las tierras de resguardo y aquellas que hagan parte del patrimonio 
arqueológico de la Nación.

Protección a prácticas y conocimientos tradicionales de las culturas 
minoritarias, las prácticas y conocimientos tradicionales de las culturas 
minoritarias son fuente de obtenciones vegetales, que deben ser prote-
gidas a través de los mecanismos de propiedad intelectual, con particular 
atención al mandato constitucional que exige del Estado y de la sociedad 
una especial protección a las minorías étnicas y campesinas, y al impe-
rativo deber de resguardar y preservar la diversidad cultural y biológica 
de la Nación. 



 JUSTICIA

175

Autoridades indígenas, ninguna entidad pública o privada, puede 
decidir cuáles son las autoridades de un pueblo indígena.

Alianzas interétnicas de gobierno, En el caso de que las autoridades 
tradicionales de dos o más comunidades manifiesten que se constitu-
yeron en alianzas, cabildos, consejos mayores, u otra forma de organiza-
ción centralizada, las autoridades que elijan para representar esas formas 
de asociación deben ser reconocidas.

Derecho a la autodeterminación cultural, “1. Todos los pueblos tienen 
el derecho de libre determinación. En virtud de este derecho establecen 
libremente su condición política y proveen así mismo a su desarrollo 
económico, social y cultural.  

Derecho a la autonomía, garantías para la prevalencia de la inte-
gridad cultural, social y económica,indígena: capacidad de autodeter-
minación administrativa y judicial, la consagración de sus resguardos 
como propiedad colectiva de carácter inalienable y de los territorios 
indígenas como entidades territoriales al lado de los municipios, los 
distritos y los propios departamentos.

Jurisdicción Especial Indígena, Uno de los derechos más importantes 
para el ejercicio de la autonomía y del reconocimiento  de la diversidad 
étnica y cultural de las comunidades indígenas, es el reconocimiento de 
la Jurisdicción Especial Indígena en la Constitución Política. 

Derechos y obligaciones, Las comunidades indígenas son sujetos de 
derechos y obligaciones, por medio de sus autoridades, ejercen poder 
sobre los miembros que las integran hasta el extremo de adoptar su propia 
modalidad de gobierno y de ejercer control social. (T-380/93; T-254/94)

Autonomía Jurisdiccional Ni el gobierno nacional ni las autoridades ecle-
siásticas, ni ninguna autoridad en general, están autorizados por la Consti-
tución para intervenir en la esfera del gobierno y de la jurisdicción indígena.

Preservación de la diversidad étnica de la Nación, sólo serán admisibles 
las restricciones a la autonomía de las comunidades, cuando se cumplan 
las siguientes condiciones: que se trate de una medida necesaria para 



UNIDAD 3

176

salvaguardar un interés de superior jerarquía al derecho a la identidad 
y diversidad cultural; que se trate de la medida menos gravosa para la 
autonomía que se les reconoce a las comunidades étnicas.

Alcances y carácter de la legislación indígena nacional 

•• Por disposición expresa de la Ley 89 de 1890 en su  artículo 2º, la Legis-
lación Indígena Nacional tiene el    carácter de especial en relación con 
la Legislación  General de la República.

•• La Legislación Indígena Nacional es de orden público, por haber sido 
expedida por interés público y social, según conceptúo el Honorable 
Consejo de Estado en Consulta No 1978 del 16 de noviembre de 1983, 
elevada por el señor Ministro de Agricultura.

•• Los pueblos indígenas, sus Autoridades Tradicionales y Cabildos, sus 
Resguardos y territorios son entidades públicas de carácter especial  
según lo establecido en el artículo 1º de la Resolución Nacional del 
29 de julio de 1923 y en el Decreto 1088 de 1993, así mismo ejercen 
funciones públicas administrativas, legislativas y jurisdiccionales, de 
conformidad con lo establecido en los artículos 7, 246, 286, 287, 329 y 
330 de la Constitución Política.

9.2. Fuero Indígena

Sobre el fuero es necesario mantener una idea estrictamente normativa, 
dado que los fueros históricos, de donde deriva la palabra, en realidad 
nos llevan por vericuetos coloniales muy complejos. En ese sentido, las 
nociones modernizadoras de la corte son más reveladoras.

“Del reconocimiento constitucional de las jurisdicciones especiales 
se deriva el derecho de los miembros de las comunidades indígenas 
a un fuero. Se concede el derecho a ser juzgado por sus propias 
autoridades, conforme a sus normas y procedimientos, dentro de 
su ámbito territorial, en aras de garantizar el respeto por la par-
ticular cosmovisión del individuo. Esto no significa que siempre 
que esté involucrado un aborigen en una conducta reprochable, la 
jurisdicción indígena es competente para conocer del hecho. El fue-



 JUSTICIA

177

ro indígena tiene límites, que se concretarán dependiendo de las 
circunstancias de cada caso (Sentencia T-496/96). 

Los elementos de dicho fuero son:

“En la noción de fuero indígena se conjugan dos elementos: uno de 
carácter personal, con el que se pretende señalar que el individuo 
debe ser juzgado de acuerdo con las normas y las autoridades de 
su propia comunidad, y uno de carácter geográfico, que permite que 
cada comunidad pueda juzgar las conductas que tengan ocurrencia 
dentro de su territorio, de acuerdo con sus propias normas. La so-
lución puede variar si la acción típica es cometida por miembros de 
pueblos indígenas dentro de su territorio, o si un indígena, de ma-
nera individual, incurre en ella afectando a quien no es miembro de 
su comunidad por fuera del ámbito geográfico del resguardo. En el 
primer caso, en virtud de consideraciones territoriales y personales, 
las autoridades indígenas son las llamadas a ejercer la función ju-
risdiccional; pero en el segundo, el juez puede enfrentar múltiples 
situaciones no solucionables razonablemente mediante una regla ge-
neral de territorialidad.” (Ibidem).

La diferencia valorativa que otorga el fuero en el proceso

“Los miembros de comunidades indígenas, como sujetos éticos, son y 
se ven como distintos y esa diferencia genera modos de reflexionar di-
versos que no pueden ser equiparados con una inferioridad síquica o, 
en otros términos, con inmadurez sicológica o transtorno mental. De 
acogerse una interpretación en tal sentido, se desconocería la capa-
cidad de autodeterminación de los pueblos indígenas conforme a sus 
valores, además de enfatizarse una cierta connotación peyorativa: 
“retraso mental cultural”. En ningún momento le es dable al Estado 
interferir en los parámetros culturales del individuo señalando, des-
de su punto de vista, las pautas que se debe seguir para “corregirlo”. 
Este tipo de interferencia restaría eficacia al reconocimiento constitu-
cional del pluralismo como pilar axiológico de nuestro Estado Social 
de Derecho, además de pretender desarrollar un concepto de sujeto 
referido a características que se creen “naturales” en el grupo que las 
predica. No quiere decir lo anterior, que el indígena que es juzgado 



UNIDAD 3

178

a la luz del derecho penal, deba ser tratado siempre como alguien 
que conocía y comprendía la ilicitud de un acto. El juez, en cada 
caso, debe hacer un estudio sobre la situación particular del indíge-
na, observando su nivel de conciencia étnica y el grado de influencia 
de los valores occidentales hegemónicos, para tratar de establecer si 
conforme a sus parámetros culturales, sabía que estaba cometiendo 
un acto ilícito. De determinarse la falta de comprensión del contenido 
y alcance social de su conducta, el juez deberá concluir que ésta es 
producto de una diferencia valorativa y no de una inferioridad en las 
capacidades intelecto-volitivas; en consecuencia ordenará devolver 
al indígena a su comunidad para que sea juzgado por sus propias 
autoridades.” (ibidem).

El reconocimiento constitucional de la existencia de la jurisdicción indí-
gena otorga el derecho a los miembros del fuero indígena que “…a ser 
juzgados por sus propias autoridades, de acuerdo con sus propias normas 
y procedimientos dentro de su ámbito territorial con el objeto de garan-
tizar su cosmovisión como individuo”. Sentencia T 496/96 La argumen-
tación de la corte consistió en afirmar el reconocimiento de la sociedad 
moderna como un mundo plural “en donde no existe un perfil de pensa-
miento si no una confluencia de fragmentos socio culturales, que se aleja 
de la concepción unitaria de “naturaleza humana”, ha dado lugar en occi-
dente a la consagración del principio constitucional del respeto a la diver-
sidad étnica y cultural. 

“Los Estados, entonces, han descubierto la necesidad de acoger la 
existencia de comunidades tradicionales diversas, como base impor-
tante del bienestar de sus miembros, permitiendo al individuo definir 
su identidad, no como “ciudadano” en el concepto abstracto de perte-
nencia a una sociedad territorial definida y a un Estado gobernante, 
sino una identidad basada en valores étnicos y culturales concretos. 
Para que la protección a la diversidad étnica y cultural sea realmente 
efectiva, el Estado reconoce a los miembros de las comunidades indí-
genas todos los derechos que se reconocen a los demás ciudadanos, 
prohibiendo toda forma de discriminación en su contra, pero además, 
y en aras de proteger la diversidad cultural, otorga ciertos derechos 
radicados en la comunidad como ente colectivo. En otras palabras, 
coexisten los derechos del individuo como tal, y el derecho de la co-



 JUSTICIA

179

lectividad a ser diferente y a tener el soporte del Estado para proteger 
tal diferencia” (Ibid). 

9.3. Derechos Fundamentales

La Corte Constitucional ha identificado cinco tipos de derechos funda-
mentales de las comunidades indígenas: 

•• A la supervivencia como grupo, equiparable al derecho a la vida; 

•• A la igualdad en sus diversas dimensiones; 

•• Los derechos políticos de participación y consulta; 

•• A la propiedad colectiva de sus tierras ancestrales, y 

•• El derecho a la autonomía, la cual comprende los ámbitos de economía, 
hacienda, política y justicia.

La Jurisdicción Especial Indígena en la interpretación constitucional ha 
sido considerada un derecho fundamental, y la coordinación podría ser 
pensada como tal, en virtud de lo consagrado en la Ley 21 de 1991 con 
arreglo a la protección constitucional de la diversidad étnica. La primera, 
porque francamente está claro que el desarrollo de los pueblos y la super-
vivencia estructural de ellos ha sido determinada por la justicia consti-
tucional como fundamental, pues forma parte, junto con la autonomía 
gubernamental, de los tres pilares históricos de todos los derechos de 
los pueblos indígenas: cultura, justicia y autonomía, los cuales vinculan 
académica y científicamente —dicho sea de paso— a la antropología, al 
derecho y a la política. La segunda, porque por ser una finalidad funda-
mental del Estado de Derecho el reconocer y proteger la diversidad, se 
convierten en asuntos fundamentales de todo orden la solidaridad, el 
apoyo, la cooperación y la colaboración judicial. 

Como corolario, por ser fundamentales, jurisdicción y coordinación desa-
rrollarían los valores superiores consagrados en la Constitución Política 
los cuales guían la acción del Estado Social  y Democrático de Derecho, 
entre ellas la de impartir justicia al permitirle ofrecerla según los propios 
sistemas jurídicos indígenas y garantizar la obediencia de las personas 



UNIDAD 3

180

e instituciones a la autoridad jurisdiccional, con la finalidad de lograr 
la convivencia pacífica entre los colombianos, con suficiente seguridad 
jurídica intercultural. La seguridad jurídica intercultural consistiría en 
que la jurisdicción de la autoridad territorial indígena no esta sometida a 
otro escrutinio distinto que el de la ley y la constitución, y que su igno-
rancia, menosprecio o desacato podría conducir al cuestionamiento de la 
obediencia de todo el sistema judicial17. Para que los sistemas jurídicos 
(nacional y étnicos) tengan seguridad jurídica intercultural, las normas 
regulatorias básicas a tener en cuenta son las que constituyen el denomi-
nado Bloque Intercultural Jurisdiccional, BIJ, las cuales deben aplicarse 
para respetar y hacer respetar la jurisdicción por todos los operadores de 
justicia de la Rama Judicial.

9.4. Derechos Humanos

Dado que las culturas, las cosmovisiones y las identidades indígenas 
están protegidas, los sistemas jurídicos que ellas soportan son beneficia-
rios constitucionales. La misma protección, seguridad jurídica, vigilancia 
de los principios y legalidad que los jueces procuran para que el sistema 
jurídico nacional opere adecuadamente, es la misma que en su respectivo 
sistema tienen los indígenas, y la misma –con seguridad- que se desa-
rrollará al tener que soportar la seguridad jurídica en los procesos de 
coordinación  jurisdiccional.

Los instrumentos internacionales para la Protección de los Derechos Humanos 
de los Pueblos Indígenas, con importantes, ya que ellos toman la forma de 
un tratado (también llamados acuerdo, convención, convenio, o protocolo), el 
cual puede vincular a los Estados Contratantes. Cuando las negociaciones se 
completan, el texto de un tratado es establecido como auténtico y definitivo y 
es “firmado” a aquel efecto por los representantes de estados. Un estado que 
no ha participado en las negociaciones, puede, en una etapa posterior, “adhe-

17	  “La seguridad jurídica —distinta a la estabilidad jurídica— es entendida, en una de sus manifestaciones, 
como un principio en virtud del cual se cuenta con la necesaria certeza, en un momento histórico 
determinado, de cuáles son las normas que regulan una determinada situación jurídica. En otros 
términos, la seguridad jurídica es un concepto dinámico por naturaleza”. Humberto Sierra Porto, 
Sentencia C-320/06.



 JUSTICIA

181

rirse” al tratado. El tratado entra en vigor cuando un número predeterminado 
de estados lo han ratificado o se han adherido al mismo. 

Los derechos de los Pueblos Indígenas se solapan con muchos otros dere-
chos humanos. Importantes derechos de muchos Pueblos Indígenas no 
son enmarcados en los tratados específicos de derechos de los Pueblos 
Indígenas, sino que son una parte más de tratados generales, como la 
Declaración Universal de Derechos humanos o la Convención sobre la 
Prevención y el Castigo del Crimen de Genocidio.

Proyecto de Declaración sobre los Derechos de Pueblos Indígenas

Es la declaración más amplia de los derechos de los Pueblos Indígenas 
hasta el momento. Establece derechos colectivos en mayor grado que 
cualquier otro documento protector de los derechos humanos a nivel 
internacional. Esta declaración otorga el derecho de los Pueblos Indí-
genas a la protección de su cultura e identidad, así como el derecho a la 
educación, al empleo, a la salud, a la religión, a la propia lengua, entre 
otros. También protege el derecho de Pueblos Indígenas de poseer la 
tierra colectivamente. Aunque los Estados no estén legalmente vincu-
lados por la Declaración, ésta ejerce una cantidad considerable de fuerza 
moral, pues ha sido adoptada por la Asamblea General. Consiste en 45 
Artículos, la Declaración contiene: Derechos Fundamentales, Vida y 
seguridad, Cultura, Religión y Lenguaje, Educación, medios y empleo, 
Participación y desarrollo, Tierra y Fuentes, Auto-gobierno e indígenas, 

Declaración Universal de los Derechos Humanos (1948)

La Declaración Universal de los Derechos Humanos es el primer docu-
mento de carácter internacional que declara que todos los seres humanos 
son “iguales en dignidad y derechos” (Artículo 1). Todo el mundo tiene 
derecho a gozar de los derechos que aparecen en la declaración “sin 
distinción alguna de raza, color, sexo, idioma, religión, opinión política 
o de cualquier otra índole, origen nacional o social, posición económica, 
nacimiento o cualquier otra condición” (Artículo 2)



UNIDAD 3

182

Convención para la Prevención y la Sanción del Delito de Genocidio (1951)

Se entiende por genocidio cualquiera de los actos siguientes que tienen la 
intención de destruir, en todo o en parte, un grupo nacional, étnico, racial o 
religioso “matanza de miembros del grupo; lesión grave a la integridad física 
o mental de los miembros del grupo; sometimiento intencional del grupo a 
condiciones de existencia que hayan de acarrear su destrucción física, total o 
parcial; medidas destinadas a impedir los nacimientos en el seno del grupo; 
traslado por fuerza de niños del grupo a otro grupo”. (Artículo 2)

Pacto Internacional de los Derechos Civiles y Políticos (1966)

Este Pacto perfila los derechos civiles y políticos básicos de las personas. 
Contiene, también, algunas previsiones para derechos colectivos. “En 
los Estados en que existan minorías étnicas, religiosas o lingüísticas, no 
se negará a las personas que pertenezcan a dichas minorías el derecho 
que les corresponde, en común con los demás miembros de su grupo, a 
tener su propia vida cultural, a profesar y practicar su propia religión y a 
emplear su propio idioma”. (Artículo 27). 

Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales (1966)

Este Pacto describe los derechos económicos, sociales y culturales básicos 
de las personas. Contiene también previsiones sobre derechos colectivos. 

Convención para la Eliminación de todas las formas de discrimi-
nación racial (1966)

“Discriminación racial” es definida como “toda distinción, exclusión, restric-
ción o preferencia basada en motivos de raza, color, linaje u origen nacional 
o étnico que tenga por objeto o por resultado anular o menoscabar el reco-
nocimiento, goce o ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos 
humanos y libertades fundamentales en las esferas política, económica, 
social, cultural o en cualquier otra esfera de la vida pública. (Artículo 1)

Convenio sobre pueblos indígenas y tribales (núm. 169 –OIT-) (1989)



 JUSTICIA

183

El Convenio de la OIT sobre los Pueblos Indígenas y Tribales fue el primer 
convenio internacional que trató a las necesidades específicas de dere-
chos humanos de los Pueblos Indígenas. El Convenio perfila las respon-
sabilidades de los gobiernos en la promoción y protección de los derechos 
humanos de los Pueblos Indígenas. 

Convención sobre los Derechos del Niño (1990)

La Convención contiene regulaciones y sugestiones relevantes para los 
Pueblos Indígenas en el ámbito de la no-discriminación de los niños (artí-
culo 2), desarrollo de los medios de comunicación que tengan particular-
mente en cuenta las necesidades lingüísticas del niño perteneciente a un 
grupo minoritario o que sea indígena; el derecho a la educación, inclu-
yendo educación en derechos humanos, su propia identidad cultural, 
lengua y valores (artículo 29). El artículo 30 declara que a los niños perte-
necientes a minorías o de origen indígena, no se les debe negar el derecho 
a su propia cultura, religión o lengua (artículo 30). 

Declaración sobre los derechos de las personas pertenecientes a mino-
rías nacionales o étnicas, religiosas y lingüísticas (1992)

Esta Declaración se refiere a todas las minorías, ello incluye muchos de 
los Pueblos Indígenas alrededor del mundo. Hace referencia únicamente 
a derechos de carácter colectivo, sin embargo, derechos colectivos pueden 
ser extraídos de dichos derechos individuales. La Declaración trata de 
obligaciones estatales para con las minorías, pero también hace refe-
rencia a los derechos de las minorías. Los temas que trata incluyen la 
identidad étnica, cultural, religiosa o lingüística de las minorías (artículo 
1), la libre expresión y desarrollo de cultura; asociación de minorías entre 
ellas; participación de minorías en decisiones (artículo 2); el ejercicio, por 
parte de las minorías, de derechos tanto individuales como colectivos; 
(Artículo 3); educación de y sobre minorías (artículo 4).

Declaración de Río sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo y Agenda 21 (1992)

Estos dos documentos tienen conexión con la Cumbre sobre la Tierra en 
Río de Janeiro. En ellos, se reconoce la especial relación entre los Pueblos 
Indígenas y sus tierras. Los Pueblos Indígenas tienen un rol vital en la 



UNIDAD 3

184

dirección y desarrollo medioambiental, debido a su conocimiento tradi-
cional y su experiencia. (Declaración de Río, Principio 22). En orden a 
hacer uso completo del referido conocimiento, algunos Pueblos Indí-
genas pueden necesitar un gran control de sus tierras y auto-gobierno de 
sus recursos, así como participación en el desarrollo de las decisiones que 
les afectan. (Agenda 21, Capítulo 26.4).

Convenio sobre la Diversidad Biológica (1992) 

El Convenio sobre la Diversidad Biológica apela a sus signatarios del 
siguiente modo, “respetará, preservará y mantendrá los conocimientos, 
las innovaciones y las prácticas de las comunidades indígenas y locales 
que entrañen estilos tradicionales de vida pertinentes para la conserva-
ción y la utilización sostenible de la diversidad biológica y promoverá su 
aplicación más amplia, con la aprobación y la participación de quienes 
posean esos conocimientos, innovaciones y prácticas, y fomentará que 
los beneficios derivados de la utilización de esos conocimientos, innova-
ciones y prácticas se compartan equitativamente” (Artículo 8(j))

Declaración y Programa de Acción de Viena (1993)

La Declaración de Viena aprobada por la Conferencia Mundial de Dere-
chos Humanos el 25 de junio de 1993 en Australia, “reconoce la dignidad 
intrínseca y la incomparable contribución de las poblaciones indígenas 
al desarrollo y al pluralismo de la sociedad y reitera firmemente la deter-
minación de la comunidad internacional de garantizarles el bienestar 
económico, social y cultural y el disfrute de los beneficios de un desa-
rrollo sostenible”. (I.20) Además, la Declaración apela la contemplación 
del Proyecto de Declaración sobre los Derechos de Pueblos Indígenas, 
la renovación y puesta al día del mandato del Grupo de Trabajo para las 
Poblaciones Indígenas a la proclamación de la Década Internacional de 
los Pueblos Indígenas (II.28 – 32)

Conferencia Internacional sobre la Población y el Desarrollo (1994)

En dicha Conferencia se acordó que las perspectivas y necesidades de 
los Pueblos Indígenas debían ser incluidas en “Población”, programas de 
desarrollo o medioambientales que les afectan, que ellos deben recibir 



 JUSTICIA

185

como población – desarrollo relacionado con servicios que son apro-
piados desde un punto de vista social, cultural o económico. (Párrafo 
6.24) Otra decisión importante fue que los Pueblos Indígenas deben ser 
autorizados a la tenencia y manejo de sus tierras, y a la protección de su 
recursos naturales y ecosistemas de los que éstos dependen. 

Declaración de Durban y Programa de Acción (2001)

La Declaración de Durban y el Programa en Acción tiene una sección 
específica que trata sobre temas relacionados con los Pueblos Indígenas. 
Quizás, más importante que todas la recomendaciones, es el hecho de 
que la Declaración es el primer documento de Naciones Unidas que usa 
el término “Pueblos Indígenas” en vez de “Gente Indígena” 

Resolución del consejo sobre pueblos indígenas y la cooperación al 
desarrollo de la Comunidad Europea y de los Estados miembros (1998)

Esta resolución proporciona la más importante guía europea para el 
soporte de los pueblos indígenas. Apela a la integración de los inte-
reses de los pueblos indígenas a todos los niveles de cooperación de 
desarrollo y a la plena y libre participación de los pueblos indígenas 
en el proceso de desarrollo. La resolución declara: “las culturas indí-
genas suponen una herencia de conocimientos e ideas de gran diver-
sidad que constituyen un recurso potencial para el planeta.”

Directiva Operacional del Banco Mundial (1991)

Esta Directiva Operacional establece la definición e interés del 
Banco Mundial por los Pueblos Indígenas. Asimismo, trata temas de 
carácter económico (asistencia técnica y mecanismos sobre proyectos 
de inversión) referentes a los Pueblos Indígenas. La estrecha defini-
ción de Pueblos Indígenas ofrecida por el Banco Mundial y la ambi-
güedad en lo que concierne a su rol en desarrollo económico, ha 
resultado muy criticada por los abogados defensores de los Derechos 
Humanos de los Pueblos Indígenas.





187

AUTONOMÍA
Unidad 4

PROPÓSITO

Estudiar y apropiarse de la noción de autonomía, la cual debe ser aplicada 
tanto al Sistema Judicial Nacional como a la Jurisdicción Especial Indígena.

Se pretende establecer la conexión didáctica con la espiritualidad, las 
resistencias y la justicia, de tal manera que se entienda su plena relación.

OBJETIVOS

1. Conocer acerca de la significación de la autonomía para el sistema 
judicial nacional y la jurisdicción especial indígena.

2. Determinar el valor asignado a la libertad de los pueblos.

3. Conocer las nociones y las prácticas de la autonomía de los pueblos indí-
genas, y las del sistema jurídico nacional,  y en especial, la Rama Judicial.



UNIDAD 4

188

AUTONOMÍA

Hay un desafío más que el trabajo sobre la coordinación jurisdiccional 
entre el Sistema Judicial Nacional y la Jurisdicción Especial Indígena no 
puede eludir. Se trata de la necesidad de sobrepasar el enfrentamiento 
entre sistemas jurídicos indígenas que se relacionan con el sistema judicial 
nacional como un todo, eso resulta no ser cierto, pues los procedimientos 
en el proceso judicial demuestran que sólo las partes procedimentales se 
involucran en el asunto, y segundo que en las acciones y las interacciones, 
lo intercultural permite resolver un caso. 

El desafío pues se plantea en entender el proceso de autonomía de los 
sistemas y su capacidad de coordinación, respetando los principios de la 
competencia y de la independencia judicial, los cuales se hacen mediana-
mente razonables cuando se entiende que las autoridades indígenas son 
competentes para conocer los casos indígenas toto coello.

Ante la necesidad de lograr la igualdad material de los pueblos indígenas 
del territorio nacional, dada la real opresión, explotación y marginalidad 
a la que se encuentran sometidos  la Corte Constitucional tiene definido 
que la protección constitucional del derecho a la diversidad e integridad 
cultural no requiere individualizarse, porque el derecho a la subsistencia 
de los integrantes de los pueblos indígenas y tribales no admite ser dife-
renciado, sino entendido en función del grupo al que pertenecen.  

“La comunidad indígena ha dejado de ser solamente una realidad 
fáctica y legal para pasar a ser “sujeto” de derechos fundamentales. 
En su caso, los intereses dignos de tutela constitucional y amparables 
bajo la forma de derechos fundamentales, no se reducen a los predica-
bles de sus miembros individualmente considerados, sino que también 
logran radicarse en la comunidad misma que como tal aparece dotada 
de singularidad propia, la que justamente es el presupuesto del reco-
nocimiento expreso que la Constitución hace a “la diversidad étnica y 
cultural de la nación colombiana” (C.P. Art. 1 y 7)

La protección que la Carta extiende a la anotada diversidad se deriva de 
la aceptación de formas diferentes de vida social cuyas manifestaciones y 
permanente reproducción cultural son imputables a estas comunidades 



 AUTONOMÍA

189

como sujetos colectivos autónomos y no como simples agregados de sus 
miembros que, precisamente, se realizan a través del grupo y asimilan 
como suya la unidad de sentido que surge de las distintas vivencias 
comunitarias. La defensa de la diversidad no puede quedar librada a una 
actitud paternalista o reducirse a ser mediada por conducto de los miem-
bros de la comunidad, cuando ésta como tal puede verse directamente 
menoscabada en su esfera de intereses vitales y, debe, por ello, asumir 
con vigor su propia reivindicación y exhibir como detrimentos suyos los 
perjuicios o amenazas que tengan la virtualidad de extinguirla. En este 
orden de ideas, no puede en verdad hablarse de protección de la diver-
sidad étnica y cultural y de su reconocimiento, si no se otorga, en el plano 
constitucional, personería sustantiva a las diferentes comunidades indí-
genas que es lo único que les confiere estatus para gozar de los derechos 
fundamentales y exigir, por sí mismas, su protección cada vez que ellos 
les sean conculcados (CP art. 1, 7 y 14).   

Las formas de autonomía indígena es  política, jurídica, financiera y admi-
nistrativa entre otras. La Autonomía política es el derecho de los pueblos 
indígenas de tener autoridades y gobierno propio, solamente los indí-
genas que hagan parte de una comunidad, resguardo o territorio pueden 
hacer parte de la correspondiente autoridad. La Autonomía jurídica o 
normativa es el derecho de identificar, recuperar y elaborar normas, proce-
dimientos, instituciones e instancias del derecho propio de la tradición 
cultural de cada pueblo indígena. La Autonomía financiera es la facultad de 
obtener préstamos o créditos. La Autonomía administrativa es la facultad 
de las autoridades indígenas de administrar sus territorios y recursos 
naturales, así como los recursos económicos provenientes de programas 
y proyectos públicos o privados nacionales o de la cooperación interna-
cional que se desarrollen en beneficio de su población. La Autonomía fiscal 
es la facultad de las comunidades y autoridades indígenas de determinar 
las obligaciones y contribuciones de los miembros de una comunidad o 
resguardo, los cuales pueden ser en trabajo comunitario, en prestación de 
servicios, en dinero o en especie. Cuando se reglamenten los territorios 
indígenas como ETIS, debe definirse en el ámbito de esta autonomía el 
pago a las ETIS de los servicios ambientales producidos por los territorios 
indígenas: Oxigeno, agua, conservación de la biodiversidad entre otros.



UNIDAD 4

190

El Consejo Superior de la Judicatura, establece tres factores de autonomía, 
el factor subjetivo, el factor territorial, (de creación de la Corte Constitu-
cional) y el factor objetivo. El Factor Subjetivo atiende a la calidad de las 
partes y exige que tanto el sujeto activo como el sujeto pasivo tengan la 
condición de Indígenas. El Factor Territorial atiende al lugar de ocurrencia 
de los hechos y exige que éstos hayan sucedido al interior del Territorio 
de la comunidad indígena. Y, el Factor Objetivo, atiende a la naturaleza del 
asunto, tiene en cuenta componentes tales como los elementos de la Juris-
dicción Especial indígena, la calidad de la conducta, el entendimiento de 
la misma por el indígena, los efectos de ésta al interior de la colectividad.

La Corte al referirse a la función jurisdiccional por parte de las auto-
ridades de los territorios indígenas, reitera que dicha función se ejerce 
únicamente dentro del ámbito de su territorio. (sentencia C-037/96)

Para esta Corporación, tanto el juez de la República, como la autoridad 
indígena, adquieren por igual la responsabilidad de respetar, garan-
tizar y velar por la salvaguardia de los derechos de las personas que 
intervienen en el proceso, sin importar el sexo, la raza, el origen, la 
lengua o la religión (Sentencia T- 254/94).

La Jurisdicción Especial Indígena comporta cuatro elementos esenciales: 

1. La posibilidad de que existan autoridades judiciales propias de los 
pueblos indígenas; 

2. La competencia de tales pueblos para establecer normas y procedi-
mientos propios; 

3. La sujeción de la jurisdicción y de las normas y procedimientos 
indígenas a la Constitución y a la ley; y,

4. La competencia del legislador para señalar la forma de coordinación 
entre la jurisdicción especial indígena y el Sistema Judicial Nacional.

Mientras que los dos primeros elementos constituyen el núcleo de la 
autonomía otorgado a las comunidades, la cual no sólo es jurisdiccional 
sino, también, normativa, el tercero y cuarto elementos señalan los meca-



 AUTONOMÍA

191

nismos de coordinación entre los ordenamientos jurídicos indígenas y 
el ordenamiento nacional, con el fin de hacer efectivo el principio de la 
diversidad dentro de la unidad. (SC-139/96; ST-349/96)

La Corte ha sido enfática en afirmar que el ejercicio de la Jurisdicción 
Especial Indígena no se encuentra supeditado a la expedición de ninguna 
clase de norma previa legal o reglamentaria, dado que está directamente 
autorizado por el Estatuto Superior. (ST-254/94; SC-139/96) Ha declarado 
la Corte, que respecto a las decisiones de las autoridades indígenas que 
afecten a un indígena cuando no existan otros medios de defensa judi-
cial, está constitucional y legalmente habilitado para ejercer la acción de 
tutela en defensa de sus derechos fundamentales, teniendo en cuenta, 
que el afectado puede encontrase en situación de indefensión respecto de 
la comunidad indígena. (T-254/94)

Las autoridades jurisdiccionales gozan de un amplio margen de discre-
cionalidad en el uso del poder sancionador atribuido por la Constitución 
o la ley, este poder no es ilimitado, debe ser razonable y dejar intactos 
otros valores jurídicos protegidos por el ordenamiento.



UNIDAD 4

192

TEMA 10

Pueblos Indígenas

Pueblo indígena parece ser una cacofonía. Es cierto que el Convenio 169 
de la OIT señala limitaciones al concepto en el lenguaje internacional, 
pero es obvio que el lenguaje internacional nace con ese concepto, pues si 
Vitoria es el padre del derecho internacional, nace pensando en los indios: 
relecciones sobre  los indios y el derecho a la guerra justa.  El uso del plural para 
los pueblos indígenas no es inútil, es de alguna manera la constatación 
de la existencia de esa variedad de pueblos que han quedado subsumidos 
en el actual territorio nacional, pueblos que no pueden ser concebidos sin 
entender su diversidad y sin comprender, obviamente, su especificidad. 

De hecho las diferencias sustanciales (espiritualidad, resistencia, justicia y 
autonomía), las diferencias básicas (población, territorio, lengua, vestido, 
economía, relaciones interétnicas), y las diferencias fundamentales 
(anterioridad estructural, diferencia histórica, especificidad cultural), 
producen categorías únicas; una pluralidad de unidades con identidad 
es que los hace distintos y a la vez iguales a los pueblos indígenas. La 
Jurisdicción Especial Indígena bien podría entenderse como la plura-
lidad de  jurisdicciones de los pueblos indígenas que impartirán justicia 
según cada una de sus tradiciones, con la identidad que les brinda ese 
nuevo marco de relación con el Estado que ha reconocido su existencia y 
lo considera un valor fundamental para el desarrollo de su democracia.

Para ser justos en la impartición de justicia es necesario tener en cuenta 
la especificidad cultural de los pueblos indígenas. Sin ella se desconoce-
rían los fundamentos que la constitución nos ha dado para interpretar la 
nueva relación con ellos. La interpretación cultural contribuirá a la supe-
ración de la subordinación secular y de la marginalidad de la realidad 
cultural concreta a la que secularmente han estado sometidos los pueblos 
indígenas por unas legalidades abstractas y genéricas. 



 AUTONOMÍA

193

Lo sustancial de los pueblos indígenas

Los pueblos indígenas de Colombia son 102 . Todos y cada uno de esos 102  
pueblos tienen una cultura propia, una espiritualidad única, unas parti-
culares formas de resistencia, unos sistemas determinados de impartir 
justicia (sistemas jurídicos propios), y una autonomía que le corresponde, 
la cual siempre será histórica y culturalmente configurada. Eso significa 
que la espiritualidad, resistencia, justicia y autonomía no son conceptos 
abstractos; están llenos de contenidos históricos y culturales, vale decir de 
hechos reales y significaciones simbólicas, cargados además de muchas 
injusticias que no cesan de presentarse, y mucha resistencia que no acaba 
de prosperar. O lo que es lo mismo, sería injusto con los pueblos indí-
genas que pensar que en nada han cambiado desde antes de la llegada 
de los españoles hasta la fecha, pues antes que cuerpos gloriosos, son 
cuerpos históricos culturalmente determinados. 

Son, pues, la espiritualidad, la resistencia, la justicia y la autonomía reali-
dades sustanciales, derivadas —todas ellas, sin excepción— de la parti-
cular historia vivida (o sufrida) por los pueblos indígenas,  con (o por) las 
que han gobernado a sus poblaciones específicas para subsistir diferen-
ciados étnicamente como pueblos desde sus orígenes hasta la fecha. 

Los  102 pueblos indígenas, sin excepción, muestran otras realidades 
que —preservando características diferenciales— son básicas; tales 
realidades básicas son las poblacionales, identitarias, educativas, 
gubernamentales, lingüísticas, territoriales, económicas, materiales e 
interétnicas. No sobra recordar que cada una de ellas es —como las 
sustanciales— resultado de procesos históricos y culturales que se cris-
talizan de manera diversa en la vida colectiva de cada uno de los pueblos 
indígenas, por lo cual cada una de ellas, dependiendo del pueblo indí-
gena del cual se trate, presenta diferencias ostensiblemente visibles 
con: a) la sociedad nacional, b) entre los mismos pueblos indígenas, y 
c) al interior de cada uno de ellos . Un territorio puede ser sagrado —
como los páramos— dentro de un mismo resguardo, la territorialidad 
de los nukak makú es fluida producto de su condición nómada, entre 
los yanacona es discontinua en razón del tipo de poblamiento que han 
desarrollado, y entre los camentsä es fija debido a su sedentariedad.



UNIDAD 4

194

Existe una realidad —la identidad— que es capaz de desplazar lo básico 
hacia lo fundamental de manera transitoria. Para explicarlo se seguirá el 
mismo ejemplo territorial. Ese paso convierte el territorio en territoria-
lidad, es decir, pasa de la realidad espacial básica a la realidad cultural  
fundamental y concreta, pues el territorio se puede llenar de signifi-
caciones simbólicas, históricas, culturales, económicas y políticas. Al 
suceder dicho evento el territorio concebido geográficamente denota la 
espiritualidad de la población que en el se asienta, las resistencias que 
han desarrollado para formar su paisaje, los derechos que se conquistan 
por ser parte del él, y las formas de controlarlo, administrarlo y defen-
derlo de propios y ajenos. Cuando el territorio es además territorialidad 
se debe entender el significado que ello tiene en la estabilidad, seguridad 
e identidad de una población, sea la calidad étnica que tenga. Entre indí-
genas la territorialidad es fundamental porque la tierra tiene un signifi-
cado mitológico e histórico de carácter estructural demasiado importante. 
En la perspectiva de este trabajo, en consecuencia, territorialidad sería 
territorio convertido en espiritualidad o identidad, personal o colectiva.

En materia intercultural los conocimientos históricos y culturales de 
los pueblos indígenas son un par de presupuestos fundamentales para 
impartir justicia, porque las realidades diferenciales —sustanciales y 
básicas— también son históricas y son culturales: 

• Históricas porque la colonización española, por ejemplo, generó una 
matriz común en el continente americano, y aunque creó ciertos dominios 
lingüísticos y religiosos no produjo historias iguales, incluso en algunas 
regiones de la amazonía ni siquiera entró en contacto con las poblaciones 
autóctonas, a pesar de las avanzadas conquistadoras y evangelizadoras por 
esas tierras. La América que se quedó sin descubrir, América que, podría 
decirse, se está re-descubriendo hoy en día gracias al reconocimiento de la 
diversidad étnica y cultural que tiene un alcance civilizatorio de extraordi-
narias repercusiones en nuestra vida democrática e institucional. 

• Culturales por lo dicho históricamente, y porque además, como muchos 
colombianos que administran justicia aún se sorprenden de la existencia 
de indígenas “de verdad” contemporáneos a ellos, mucho tienen que 
aprender y muchas ideas anacrónicas las que se tienen que erradicar de 
las mentes. Y, a más de ello, deben identificar e interpretar de manera 



 AUTONOMÍA

195

práctica el quid cultural que significa hallar minuciosa —etnográfica-
mente— el corazón de la diferencia cultural , comprendiéndolo tanto en 
razón del sistema jurídico del pueblo indígena de que se trate, como en 
razón de sí mismo en lo que significa la percepción de lo que puede ser 
justo en contextos de pluralidad antropológica y jurídica .

Las realidades básicas si bien son comunes a todos los pueblos indígenas, 
se manifiestan de modo específico en cada uno de ellos:

1. la población: ciertos pueblos indígenas tienen más gente que otros 
pueblos y presentan diferentes fenotipos.

2. la identidad: unos pueblos precisan de mayor necesidad de la 
conciencia colectiva para caracterizarse frente a los demás que otros, 

3. la educación: la mayoría de los pueblos son formados tradicional-
mente más que los demás, 

4. el gobierno: algunos pueblos conservan menos visibles las institu-
ciones que guían con autoridad y mando a la población, 

5. el idioma: varios pueblos son políglotas mientras que otros pueblos 
apenas son monolingües, 

6. el territorio: pocos pueblos poseen más tierras que otros, 

7. la economía: algunos pueblos disponen de más plata que los demás, 

8. la cultura material: en el caso de la vestimenta unos pueblos 
ostentan ropas étnicas mientras que otros cuando no las han 
perdido, las esconden, y 

9. las relaciones interétnicas:  los pueblos indígenas desarrollan 
múltiples contactos entre los mismos pueblos indígenas, algunos son 
conflictivos.



UNIDAD 4

196

10. los asuntos étnico-nacionales: muchos pueblos indígenas desarro-
llan más versatilidad en el contacto con la sociedad nacional que otros.

Dichas realidades son diferenciales por ser específicas; en su forma 
genérica, como se dijo, conforman los referentes más inmediatos de las 
reivindicaciones indígenas, pues por su apariencia formal permiten una 
aprehensión inmediata del asunto de la diversidad, provengan de movi-
mientos con autonomía del Estado como el colombiano, con dependencia 
estatal como el mexicano, con buen apoyo del estado y poca organiza-
ción indígena como el venezolano en el gobierno de Chávez, o con fuerza 
política decisoria a nivel nacional como en el caso ecuatoriano. Por ello, 
rápidamente, han dado el salto de reclamaciones sociales a derechos: el 
derecho a la tierra, al territorio, al idioma, a la identidad, etc.

Lo fundamental de los pueblos indígenas

De proseguir sucesivamente se podría desarrollar el listado enorme de 
cuestiones materiales que los antropólogos de antaño debían registrar 
cuidadosamente para dar cuenta de las diferencias culturales de los 
pueblos indígenas. No obstante, a la vez que esas diferencias básicas dan 
muestra de la gran diversidad cultural, son indicio de una extraordi-
naria semejanza en los criterios de diferenciación. Todos tienen territorio, 
población, etc,. Por ello, las organizaciones indígenas son un extraordi-
nario laboratorio de interculturalidad, pues participando representantes 
de pueblos tan distintos, con idiomas ciertamente incomunicables —
por eso se habla español, pero eso no hace menos indígena, ya quisiera 
muchos colombianas tener la posibilidad de hablar un segundo idioma— 
han llegado a acuerdos fundamentales para desarrollar coordinada y 
unánimente una serie de demandas , conquistar derechos y obtener una 
presencia diferente en  ciertos espacios del Estado. No como se querría en 
democracia, pero al fin y al cabo.

Dichas realidades, es decir tanto las sustanciales como las básicas, 
permiten vislumbrar las diferencias fundamentales, tanto en términos 
culturales, como en términos sociales y jurídicos. Su anterioridad a la 
formación nacional colombiana, su diferencia cultural respecto de la 
sociedad nacional, la especificidad de cada una cultura que no puede 
ser subsumida en ninguna otra. La diferencia fundamental es una 



 AUTONOMÍA

197

anterioridad estructural hecha principio guía para la percepción de la 
diversidad de los pueblos indígenas. Tres nociones se derivan de ello, 
las cuales deberían tenerse siempre presentes porque a la postre podrían 
constituirse en ejes de fundamentación para algunos de los derechos 
básicos del ejercicio de la potestad de impartir justicia: la jurisdicción de 
los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas, la competencia primitiva 
de las autoridades indígenas, y la coordinación jurisdiccional básica.

Los pueblos pueden ser pensados también como comunidades lingüísticas

“Una comunidad lingüística es toda sociedad humana que, asenta-
da históricamente en un espacio territorial determinado, reconocido 
o no, se autoidentifica como pueblo y ha desarrollado una lengua 
común como medio de comunicación natural y de cohesión cultural 
entre sus miembros. La denominación lengua propia de un territorio 
hace referencia al idioma de la comunidad históricamente establecido 
en este espacio” (Ordoñez).

Poco a poco para los colombianos va resultando familiar el término etnia 
y sus derivados: grupo étnico, minorías étnicas, conflicto étnico, etnoedu-
cación, etnolingüistica, etnodesarrollo, etc... Supone esta aparición una 
crítica al término que sustituye: indígena; sin embargo, ella se encuentra 
rezagada. Parece ser que étnico e indígena fueran sinónimos, pero según 
Bonfil Batalla, no lo son:

“La etnia, como categoría aplica para identificar unidades socio-
culturales específicas, resulta ser una categoría de orden más 
descriptivo que analítico. En efecto, si hablamos de... (Guambianos, 
Kunas, Emberas, Pastos, Paeces)... hacemos referencia a las carac-
terísticas distintivas de esos grupos y no a su posición dentro de 
las sociedades globales de las que forman parte... (como lo hace la 
categoría de indígena)... la quiebra del orden colonial significa la 
desaparición del indio, pero la desaparición del indio no implica la 
supresión de las entidades étnicas” .

Esta cita nos remite al planteamiento de María Teresa Findji, reseñado en 
el apartado anterior. De hecho aunque hay un acercamiento la discusión 
es vigente pues parece que no ha evolucionado mucho. Otro problema, 



UNIDAD 4

198

que incluso tiene Bonfil, es el hecho de suponer una homogeneidad en 
las entidades socioculturales que la categoría etnia representa, y eso no 
es así. Las malocas, que son símbolo de la unidad, no son más que, según 
Horacio Calle, un espacio de pugnas entre los clanes Witoto. El problema 
se complica si el ejemplo se traslada a etnias con presencia demográfica 
alta, territorio extenso y división en comunidades o pueblos, como el caso 
de los Paeces e Inganos.

Algunos autores piensan que “lo étnico” responde a una propuesta polí-
tica que aglutine a las comunidades en torno a un proyecto. Por eso cuando 
se afirma que en Colombia hay más de 80 etnias, se soslaya que muchas 
de ellas no existen como etnias, sino como comunidades dispersas y a 
veces hostiles unas a otras. La homogeneidad es un deseo del Estado, de 
líderes o de antropólogos, pero no la realidad de ellas.

Debo recordar la siguiente anécdota, con una triple finalidad. Mostrar el 
lugar de la noción de pueblo entre los indígenas, donde realmente la ratio 
fundamentalis no es indígena, sino que es pueblo. Esa afirmación podría ser 
debatida largamente por los pueblos indígenas dado que la espiritualidad 
se enmarca en el término indígena y no en pueblo, pero en realidad el 
pueblo lo significa todo. Es el pueblo, la etnia, la que da la razón de exis-
tencia. Ser guambiano no es pertenecer a lo indígena, si no que se pertenece 
al pueblo guambiano que ha sido calificado por la historia como indígena. 

Por eso se puede decir el pueblo alemán, que entre otras cosas, definió 
la razón espíritu de pueblo, como identidad étnica o nacional. De tal 
manera que lo aquí debe entenderse es que la autonomía jurisdiccional se 
legitima en tanto que existe un sistema jurídico; la autonomía política se 
legitima en tanto que existe un pueblo. 

Las formas de acceder a un pueblo son de distinta manera: wichi o tobas 
argentinos son humanos, los nasa son gente, etc.. Pero por ejemplo, Volk, 
peuple, pueblo, etnia, folk, son  términos asociados a un concepto, el cual 
no riñe. Sino que se le asigna significación. Por tratarse de un lugar 
común –la antropología no se ha puesto en el detalle de reinterpretar las 
definiciones de grupos étnicos... todo parece igual, pero no lo es. Aquí 
la noción de pueblo indígena sería un pleonasmo. Todo pueblo es indí-
gena, en tanto que indígena. Pero como hemos visto, indígena es una 



 AUTONOMÍA

199

categoría. La que en verdad da origen a los derechos es el haber nacido 
en un pueblo. Por ello los jueces y hasta los antropólogos se confunden 
con los obiter dictat.

La  vieja mentalidad de comunidad es atraso, sociedad es progreso; 
comunidad es pequeña. Entonces una etnia es una etnia, es un pueblo 
minusválido de entrada; el convenio 169 establece esa limitación jurídica. 
No en el sentido de las relaciones internacionales. Ese es un significado, 
que si bien no esta reconocido en el mundo de la naciones, no dejan de ser 
pueblos, incluso en el mismo sentido internacional. Es mas en los libros 
sobre nacionalismo no deja de sorprender que son las definiciones antro-
pológicas. La filosofía romántica define pueblo en el sentido de lo que los 
antropólogos entienden por etnia.

La anécdota corresponde a un evento acaecido en el Macizo Colombiano: 
allí un periodista se acerco:

— Ustedes son indígenas?

— Somos yanaconas. Respondió

— Son indígenas yanaconas repostó el periodista.

— Somos del pueblo yanacona.

Traten de evitar el término “indígena” al término pueblo. Y parece que 
no tuvieran nada en las manos, que se pierden las reivindicaciones. Pero 
digan el etnónimos, guambiano, paez. 

Las resistencias a retirar el término indígena generan una respuesta 
emocional como si quisiera uno quitar unos derechos, no. Todos los dere-
chos se restituyen cuando uno dice guambiano. También cuando uno 
comienza a responder con el mismo nombre. Pero no se puede negar que 
la intención es desmontar el estatus del rustico, miserable y menor. Una 
mentalidad que agobia. Recordemos que esas creencias son las que hacen 
inoperante el modo mediante el cual impartimos justicia.



UNIDAD 4

200

10.1. Estado Social de Derecho

Por qué se dice que los colombianos desconocen sus derechos? ¿Por qué 
se habla de la completa falta de conocimiento sobre el funcionamiento de 
las instituciones que imparten justicia? ¿Por qué los colombianos no creen 
la justicia? Un antiguo libro de antropología jurídica mencionaba que en 
las sociedades urbanas la gente solo se ponía en contacto con el derecho 
cuando lo necesitaba, únicamente cuando podía instrumentalizarlo. En 
cambio, en los pueblos indígenas la gente vivía en una permanente juri-
dicidad, pues el derecho al ser consuetudinario abarca hasta las cosas 
más simples de la vida cotidiana. 

Esa característica se ha resaltado de manera notable en las intervenciones 
de los indígenas que se han elegido en este módulo para explicar su 
percepción del mundo jurídico.

“La forma de administrar justicia es milenaria y no es de ayer, no 
es implementada por medio de afuera sino desde que existimos como 
pueblos aquí en Colombia, o de todos los pueblos que existimos 
tenemos, ese origen. La justicia para nosotros no es la lista de pro-
blemas sino que la justicia para nosotros es el mantener el equilibrio, 
la armonía entre el ser humano y la naturaleza.  Si yo estoy bien 
armónicamente, internamente, yo como persona como ser humano, 
igualmente si trasmito esa espiritualidad a mi familia, a mi comuni-
dad, entonces, puedo decir que estoy obrando correctamente, puedo 
decir que es justo, justicia no es cuando llega ya con un error come-
tido, y ya empezar ya las sanciones.”  (Entrevista)

Dicho argumento demuestra que los pueblos indígenas no viven un estado 
de naturaleza, sin dios ni ley, como todavía se piensa en algunos círculos 
judiciales que no se detienen a pensar  -más allá de los prejuicios de cierta 
racionalidad moderna- en lo que esto puede significar., ni las implicaciones 
tan profundas que tiene a la hora de poner sobre la mesa el tema de la justicia. 

Las concepciones culturales del derecho de los pueblos indígenas se 
caracterizan por su intimidad y por el carácter comunitario. Pero sobre 
todo por una conciencia histórica y una sensibilidad hacia cualquier 
mecanismo de imposición. Esa cultura del diálogo y no del someti-



 AUTONOMÍA

201

miento es una fuerza motora que es necesario tener en cuenta a la hora 
de responder a la pregunta sobre qué necesitan conocer los pueblos indí-
genas del Sistema Judicial Nacional. 

El Estado colombiano y su sistema judicial descansan en la interpretación de 
las limitaciones de los principios de pluralismo cultural y de la autonomía de 
los pueblos indígenas a la luz de la Constitución Política. Existe una amplia 
y muy estudiada jurisprudencia respecto del reconocimiento de la diver-
sidad étnica y cultural de los colombianos. La Constitución reconoce expre-
samente la diversidad étnica y cultural de la nación colombiana y ordena la 
protección y el respeto de la integridad e identidad de las comunidades indí-
genas. Con miras a la materialización efectiva de estos propósitos, se estable-
cieron un conjunto de derechos y de garantías especiales que reconocen y 
refuerzan los sistemas de creencias y valores de los diferentes grupos cultu-
rales, así como sus usos y costumbres, todo ello dentro de un espíritu de 
mutuo respeto de las diversas concepciones de mundo.

En sus artículos 1  y 7, el texto constitucional incluye el pluralismo como 
uno de los principios constitucionales fundamentales e impone al Estado 
proteger  la diversidad étnica y cultural. Estos dos mandatos, junto con 
el artículo 9º, que reconoce el derecho a la autodeterminación de los 
pueblos, constituyen el marco de referencia dentro del cual es necesario 
evaluar las relaciones, y los límites de dichas relaciones, de las diferentes 
culturas que cohabitan el territorio colombiano y se rigen por la misma 
Constitución. En efecto, la Constitución reconoce que dentro de la pobla-
ción colombiana y dentro de su territorio, coexiste junto a la generalidad 
de los ciudadanos, un conjunto de nacionales cuya diversidad étnica y 
cultural debe protegerse y garantizarse mediante instituciones que, en 
cierto grado, justamente por esta razón, se forman en el principio de auto-
determinación.

“Los pueblos indígenas son sujetos de derechos fundamentales. El re-
conocimiento exclusivo de derechos fundamentales al individuo, con 
prescindencia de concepciones diferentes como aquellas que no admi-
ten una perspectiva individualista de la persona humana, es contrario 
a los principios constitucionales de democracia, pluralismo, respeto 
a la diversidad étnica y cultural y protección de la riqueza cultural.”  
Ciertamente, cada comunidad indígena es un verdadero sujeto colec-



UNIDAD 4

202

tivo y no una sumatoria de individuos particulares que comparten 
una serie de derechos o intereses difusos (C.P., artículo 88). 

Se relacionan esos derechos con el territorio, la autonomía en el manejo 
de sus propios asuntos, el uso de su lengua y, en fin, el ejercicio de la 
jurisdicción conforme a las normas y procedimientos plasmados en sus 
usos y costumbres, siempre que no sean contrarios a la Constitución y a 
las leyes de la República. Dicho reconocimiento se ve reflejado en nume-
rosos preceptos constitucionales que lo refuerzan y complementan: 

“Es así como a partir de los artículos 1°, 7° y 9º de la Carta Política 
se desarrolla un amplio marco normativo con los artículos 8° (protec-
ción de la riqueza cultural de la nación), 10º (oficialidad de lenguas 
y dialectos de los grupos étnicos), 68º (respeto a la identidad en ma-
teria educativa), 70º (cultura como fundamento de la nacionalidad 
colombiana y reconocimiento de la igualdad y dignidad de todas las 
culturas), 72º (protección del patrimonio arqueológico de la nación), 
246º y 330º (que conceden a las comunidades indígenas la atribu-
ción de regirse por sus normas y procedimientos ancestrales).  A este 
respecto, no sobra advertir que las normas constitucionales citadas, 
sobre las cuales se funda la especial protección que se dispensa a las 
comunidades indígenas, se ven reforzadas y complementadas por lo 
dispuesto en el Convenio N° 169 de la O.I.T., sobre pueblos indígenas 
y tribales en países independientes, aprobado por Colombia mediante 
la Ley 21 de 1991.” (Manuel José Cepeda)

El principio de diversidad étnica y cultural se encuentra en una relación 
de tensión con el sistema de derechos fundamentales consagrado en la 
Constitución, toda vez que, mientras el primero persigue la protección y 
aceptación de cosmovisiones y parámetros valorativos diversos e, incluso, 
contrarios a los postulados de una ética universal, el segundo se funda 
en normas transculturales y universales que permitirían la convivencia 
pacífica entre las naciones.  

Esta tensión valorativa no exime al Estado de su deber de preservar la 
convivencia pacífica (C.P., artículo 2°), motivo por el cual está obligado, 
a un mismo tiempo, a garantizar los derechos de todas las personas y 
a reconocer las diferencias y necesidades particulares que surgen de la 



 AUTONOMÍA

203

pertenencia de esas personas a grupos culturales específicos.: En esta 
labor de equilibrio, el Estado debe cuidarse de imponer alguna particular 
concepción del mundo pues, de lo contrario, atentaría contra el principio 
pluralista (C.P., artículos 1° y 2°) y contra la igualdad que debe existir 
entre todas las culturas (C.P., artículos 13 y 70). 

Para la resolución de la tensión antes expuesta, la Corte ha sido clara 
en que ella debe hacerse a la luz de las particularidades de cada caso 
concreto, según la cultura involucrada, su grado de aislamiento o inte-
gración respecto de la sociedad mayoritaria, etc.  De cualquier forma, 
debe evitarse la violencia cultural consistente en ignorar las categorías 
con las cuales el indígena comprende el mundo que lo rodea y dirige su 
comportamiento. De otra parte, el espacio de indeterminación de las 
normas constitucionales debe permitir que aflore la interpretación que 
mejor capte las circunstancias y la posición cultural de las comunida-
des indígenas y de sus miembros (interpretación pro indígena).

Estructura del Estado Colombiano. La Constitución de 1991 establece 
tres poderes de gobierno: legislativo, ejecutivo y judicial. Confirió atribu-
ciones más amplias al Poder Legislativo para ejercer control político sobre 
el Gobierno y reforzó la independencia del Poder Judicial y la función de 
revisión judicial de los actos legislativos y administrativos. 



UNIDAD 4

204

El Poder Legislativo, está formado por el Senado y la Cámara de Repre-
sentantes, que conjuntamente forman el Congreso colombiano, sesiona en 
la capital del país, Bogotá. La función del Congreso es enmendar la Cons-
titución, sancionar leyes y ejercer el control político del Gobierno, todos 
sus miembros son electos directamente por el pueblo por un período de 
cuatro años. El Senado tiene 100 miembros electos a nivel nacional y los 
miembros de la Cámara de Representantes son electos por departamentos. 
Se reservan dos bancas adicionales en el Senado para representantes de los 
pueblos indígenas. La ley puede prevé la elección de miembros a la Cámara 
de Representantes por un sistema no basado en distritos, para garantizar la 
participación de grupos étnicos y minorías políticas. 

El Congreso puede otorgar amnistías o indultos por delitos políticos, 
aprobar o rechazar tratados suscritos por el Gobierno con otros Estados o 
con organismos internacionales, dar prioridad a los proyectos de leyes de 
aprobación de tratados sobre derechos humanos, y conferir al Presidente 
de la República facultades extraordinarias específicas para dictar normas 
con fuerza de ley cuando lo requiera el interés público.

El Poder Ejecutivo, está encabezado por el Presidente de la República, 
que cumple funciones de Jefe de Estado, Jefe de Gobierno y suprema 
autoridad administrativa, por los miembros del Gabinete y los direc-
tores de los departamentos administrativos. El Presidente debe cumplir 
y hacer cumplir la Constitución y las leyes de Colombia, y garantizar los 
derechos y libertades de todos los colombianos. 

El Poder Judicial, es el de la administración de justicia; en Colombia está a 
cargo de la Corte Constitucional, la Corte Suprema de Justicia, el Consejo de 
Estado, el Consejo Superior de la Judicatura, la Fiscalía General de la Nación, 
la jurisdicción Especial Indígena, la Jurisdicción Especial de Paz, y los 
tribunales y jueces y las autoridades indígenas de los 84 sistemas jurídicos 
indígenas, y el sistema de justicia penal militar. La judicatura goza de inde-
pendencia para adoptar sus decisiones y sus procedimientos son públicos. 

La Corte Suprema, es el tribunal de mayor jerarquía en la jurisdicción 
ordinaria. La Corte misma lleva a cabo la elección de los 23 magistrados, 
a partir de listas de candidatos presentados por el Consejo Superior de la 
Judicatura. Los magistrados prestan servicios por un plazo de ocho años. 



 AUTONOMÍA

205

Los miembros de la Corte sesionan en plenario y en cámaras separadas 
para entender en apelaciones en materia civil, penal y laboral.

La Corte Suprema de Justicia tiene carácter de tribunal de ape-
laciones, pero también es competente para investigar y juzgar a 
determinadas autoridades de alto nivel en primera instancia por 
cualquier transgresión punible de la que sean acusados. Esas autori-
dades son el Presidente de la República, los miembros del Gabinete, 
el Fiscal General, el Procurador General, el Defensor del Pueblo, 
otras autoridades de alto rango y miembros del Congreso. La Corte 
Suprema actúa también como Tribunal de Casación, inclusive en ca-
sos que se ventilan ante el sistema de justicia penal militar.

El Consejo de Estado es el tribunal de mayor jerarquía en la 
jurisdicción de lo contencioso-administrativo. Veintiséis magistra-
dos son electos al Consejo de Estado por ese mismo cuerpo a partir 
de listas de candidatos presentados por el Consejo Superior de la 
Judicatura. Los magistrados prestan servicios por un plazo de ocho 
años. Los miembros del Consejo de Estado sesionan en plenario 
y en la cámara de lo contencioso-administrativo, así como en las 
cámaras de asesoramiento y servicio civil.

La cámara de lo contencioso-administrativo entiende en acciones 
de nulidad basadas en inconstitucionalidad de decretos dictados 
por el Gobierno Nacional que no sean de competencia de la Corte 
Constitucional. También entiende en casos de ilegalidad de actos ad-
ministrativos nacionales dictados por cualquiera de los poderes de 
Gobierno o por entidades privadas que cumplan funciones públicas. 
La tercera sección de la cámara de lo contencioso-administrativo se 
ocupa de cuestiones de reparaciones directas por actos y omisiones 
gubernamentales que causen perjuicios a las personas. Estos proce-
dimientos comprenden aquellos en que el Estado es demandado por 
violaciones a los derechos humanos cometidas por sus agentes.

La Corte Constitucional es la Corte que tiene a su cargo la ju-
risdicción constitucional establecida como parte del sistema judicial 
colombiano. El Senado elige a los magistrados de la Corte Consti-
tucional por un plazo de ocho años. Los magistrados deben estar 



UNIDAD 4

206

capacitados en diferentes ámbitos jurídicos. La Corte Constitucio-
nal cumple varias funciones, incluidas las siguientes: 1) falla en 
casos planteados por ciudadanos en que se impugnen por incons-
titucionalidad actos de enmienda de la Constitución, por vicios de 
procedimiento; 2) decide si la convocatoria de un referéndum o una 
asamblea constituyente para enmendar la Constitución es compa-
tible con la Constitución, cuando se aducen errores procesales; 3) 
falla en casos planteados por ciudadanos en que se impugnen por 
inconstitucionalidad leyes o decretos con fuerza de ley, por razones 
procesales o sustantivas; 4) se pronuncia sobre la constitucionalidad 
de los decretos dictados por el Gobierno conforme a una declaración 
de estado de emergencia; 5) se pronuncia sobre la constitucionalidad 
de los proyectos de leyes que el Gobierno haya impugnado como in-
constitucionales por razones procesales o sustantivas; 6) revisa las 
decisiones de tribunales inferiores referentes a las acciones instaura-
das para la protección de ciertos derechos constitucionales (acciones 
“de tutela”); 7) se pronuncia sobre la constitucionalidad de los trata-
dos internacionales.

El papel de la Corte como instancia definitiva en acciones de tutela, 
que sirven para definir los derechos fundamentales, ha sido extrema-
damente positivo. La Corte ha dictado sentencias en que se ordena la 
protección de los derechos de grupos indígenas.

La Fiscalía General de la Nación, cumple funciones de investi-
gación y acusación. Puede adoptar medidas que garanticen que las 
personas identificadas como sospechosas de haber cometido delitos 
comparezcan ante los tribunales, inclusive a través del dictado de 
órdenes de detención preventiva. Dirige y coordina la labor de enti-
dades de investigación que dependen de la Policía Nacional y otros 
organismos similares. Por otra parte puede adoptar medidas destina-
das a proteger a víctimas, a los testigos y a otras personas afectadas 
por procedimientos penales.

La Fiscalía General de la Nación está formada por el Fiscal General, los 
fiscales delegados y otros funcionarios. La Corte Suprema de Justicia 
elige al Fiscal General de la Nación a partir de una lista de candida-
tos presentados por el Presidente, por un período de cuatro años. La 



 AUTONOMÍA

207

Fiscalía General forma parte del Poder Judicial y goza de autonomía 
administrativa y presupuestaria. La Fiscalía General es competente 
para adoptar medidas, de oficio o a partir de denuncias, encaminadas a 
investigar delitos y acusar a los sospechosos ante las cortes y tribuna-
les competentes en el sistema de justicia ordinario y regional. 

El Consejo Superior de la Judicatura, es competente para resol-
ver los conflictos de competencia entre las diferentes jurisdicciones. 
Por lo cual tiene un cometido que influye considerablemente en 
los casos referentes a la jurisdicción indígena. Esta función reviste 
importancia en los casos de derechos humanos cuando el Consejo 
Superior suele tener que resolver si un caso pertenece a la jurisdic-
ción de la justicia ordinaria o del sistema de justicia militar o de la 
jurisdicción de los pueblos indígenas.

Está dividido en la Sala Administrativa y la Sala Jurisdiccional 
Disciplinaria. La primera está formada por seis magistrados, dos 
de los cuales son electos por la Corte Suprema, uno por la Corte 
Constitucional y tres por el Consejo de Estado. La Sala Jurisdiccio-
nal Disciplinaria está formada por siete magistrados electos por el 
Congreso. El Consejo Superior de la Judicatura cumple numero-
sos cometidos administrativos e institucionales vinculados con los 
tribunales colombianos y con el ejercicio del derecho en Colombia. 
Por ejemplo, prepara listas de candidatos para nombramientos en el 
Poder Judicial, castiga las faltas cometidas por miembros de la judi-
catura y abogados en ejercicio de su profesión, controla el desempeño 
de los bufetes de abogados y prepara el proyecto de presupuesto del 
Poder Judicial.

Tribunales penales militares, De los delitos cometidos por los miembros 
de la Fuerza Pública en servicio activo y en relación con el mismo servicio, 
conocerán las cortes marciales o tribunales militares, con arreglo a las 
prescripciones del Código Penal Militar. Art. 221 const. Esta disposición 
se aplica a los miembros de la Policía Nacional así como a los miembros de 
las Fuerzas Militares (Ejército, Armada y Fuerza Aérea), que en conjunto 
constituyen la Fuerza Pública. La justicia penal militar ha sido organi-
zada en Colombia a través de las disposiciones del Código Penal Militar.



UNIDAD 4

208

Jurisdicción Eclesiástica. No cabe duda de la existencia y habilitación, por 
mandato de la Constitución, de jurisdicciones eclesiásticas, lo que hace que, 
mediante la acción de tutela no puedan suplantarse esas jurisdicciones, y 
menos aún, imponerse en ellas decisiones judiciales que puedan obstacu-
lizar su autónomo funcionamiento. Autonomía que no puede entenderse, 
ni la larga tradición jurídica de la Iglesia Católica en el mundo de occidente 
permite suponerlo en el caso concreto, como una prerrogativa sin fron-
teras que pueda alterar el concepto integrador de la vida social, propio de 
las decisiones judiciales, menos aún cuando se ocupen de instituciones de 
tanto valor social como el vínculo matrimonial, su nulidad y sus efectos 
civiles, sociales y éticos. No sería, en condiciones de equilibrio, lícito, por 
vía de la tutela interferir en una jurisdicción eclesiástica, como no lo es la 
intervención en una jurisdicción ordinaria o especial.

Órganos de control. El Ministerio Público y la Contraloría General de la 
República son los órganos de control y no pertenecen a ninguno de los 
tres poderes descritos. La Contraloría supervisa la administración de los 
fondos públicos, el Ministerio Público ejerce la vigilancia superior de los 
funcionarios del Estado para la protección de los derechos humanos y la 
defensa de la Constitución y las leyes de Colombia, y se compone de la 
Procuraduría General de la Nación y la Defensoría del Pueblo.

Procuraduría General de la Nación. La Procuraduría Gene-
ral se encarga de realizar investigaciones disciplinarias e imponer 
sanciones a todos los funcionarios del Estado. Está facultada para 
investigar violaciones de derechos humanos y eventualmente dispo-
ner la separación del servicio de miembros de las Fuerzas Militares, 
de la Policía Nacional o de cualquier otro organismo estatal respon-
sable de esas violaciones. La Procuraduría General de la Nación 
está dividida, para el cumplimiento de estas funciones, en procu-
radurías delegadas. Por ejemplo, existen procuradores delegados 
para los derechos humanos y pueblos indígenas. La Procuraduría 
General puede intervenir también en procedimientos judiciales y 
administrativos, sin excepción. En la práctica, esta facultad permi-
te al personal de la Procuraduría solicitar la acusación de personas 
adicionales en casos penales, la apertura o clausura de investiga-
ciones, la formulación de cargos, etc., tanto en el sistema de justicia 
penal ordinario como en el de justicia penal militar. 



 AUTONOMÍA

209

La Procuraduría General está facultada para realizar investigaciones 
e imponer sanciones disciplinarias contra las autoridades judiciales 
que actúen impropiamente en el curso de los procedimientos penales, 
tanto en lo referente al sistema de justicia penal ordinario como al de 
justicia penal militar. Esta facultad puede constituir un instrumen-
to importante para combatir la impunidad en la administración de 
justicia penal. No obstante, la Comisión entiende que esas investiga-
ciones de la Procuraduría rara vez han culminado en forma positiva.

Defensoría del Pueblo. La Defensoría del Pueblo se ocupa de 
promover y proteger los derechos humanos. En consecuencia es 
responsable de realizar actividades de educación, capacitación y 
publicidad referentes a temas de derechos humanos. Además es com-
petente para invocar el derecho de habeas corpus e incoar acciones de 
tutela. La Defensoría ha cumplido también una labor importante en 
relación con las poblaciones indígenas. 

10.2. Población 

En una comunidad ingana del putumayo, una lidereza me explicó, 
al pasar por una chagra que habían quemado, lo siguiente. “Así es mi 
comunidad. Como esa chagra. La quemaron y casi no quedó nada. Ahora 
saldrán retoños y de las cenizas volverá a crecer el maíz. Así es mi comu-
nidad, como ese maíz.” La población estadísticamente es una cifra, en la 
realidad es ceniza, o, en el mejor de los casos, cogollo.

La población indígena colombiana se presenta en macroregiones; un primer 
acercamiento a los pueblos indígenas en Colombia, puede lograrse con los 
criterios de la ONIC, Organización Indígena de Colombia. Destacan en la 
Guajira los Wayúu, en el Magdalena los Ijca, Samka, Kaggaba y Wiwa; 
en el Cesar los Chimila; en el Pacífico y Occidente Andino los Noanamá, 
Emberá y Waunana; en el Sur Andino los nasa, Guambianos, yanaconas, 
a’wa Coaiquer, Kamsá e Inga; y en el orinoco y amazonas los Ticuna, 
Tukano, Yukuna, Nukak, Desana, Huitoto, Kubeo, Kofan, y, Siona, eentre 
otros, y en los Llanos Orientales los Guahibo, Sáliva, Achagua y Piapoco.



UNIDAD 4

210

Estos pueblos hablan idiomas distintos al español, pertenecientes las 
familias Chibcha, Arawak, Caribe, Quechua, y Makú, entre otras. Habitan 
distintos tipos de regiones que van desde lo desértico hasta lo tropical 
húmedo. presentando una diversidad cultural amplia producto de las 
múltiples variaciones socioculturales que conllevan las adaptaciones.

Llamamos Pueblos Indígenas a aquellas personas que habitaron en una 
tierra antes de que ésta fuera conquistada por las sociedades coloniales y 
que se consideran distintos a las sociedades que actualmente gobiernan 
estos territorios. “Son comunidades, pueblos y naciones indígenas los 
que, teniendo una continuidad histórica con las sociedades anteriores a la 
invasión y precoloniales que se desarrollaron en sus territorios, se consi-
deran distintos de otros sectores de las sociedades que ahora prevalecen 
en esos territorios o en partes de ellos. Constituyen ahora sectores no 
dominantes de la sociedad y tienen la determinación de preservar, desa-
rrollar y transmitir a futuras generaciones sus territorios ancestrales y su 
identidad étnica como base de su existencia continuada como pueblo, de 
acuerdo con sus propios patrones culturales, sus instituciones sociales y 
sus sistemas legales” (ONU GENERAL E/CN.4/Sub.2/1994/2)

Los indígenas son c.300 millones de personas y ocupan un 20% de la 
superficie terrestre. Los Pueblos Indígenas son muy diversos y viven en 
prácticamente todos los países y en todos los continentes del mundo; 
forman un espectro de humanidad, desde los tradicionales cazadores – 
recolectores y granjeros hasta los escolares de derecho. En algunos países, 
los Pueblos Indígenas constituyen la mayoría de la sociedad, en otros, 
en cambio, comprenden sólo pequeñas minorías. Los Pueblos Indígenas 
están preocupados por conservar la tierra, proteger la lengua y promover 
la cultura. Algunos de ellos se esfuerzan por preservar los tradicionales 
modos de vida, mientras que otros, en cambio, buscan mayor participa-
ción en las estructuras actuales. Como toda cultura y civilización, los 
Pueblos Indígenas están siempre adaptándose a los cambios en el mundo. 
Los Pueblos Indígenas reconocen sus problemas y trabajan para la auto-
determinación; basada en el respeto por la Tierra.

A pesar de tal gran diversidad en las comunidades indígenas alrededor 
del mundo, todos los Pueblos Indígenas tienen algo en común: todos 
ellos comparten una historia de injusticias. Los Pueblos Indígenas han 



 AUTONOMÍA

211

sido matados, torturados y esclavizados. En muchas ocasiones, han sido 
víctimas de genocidio. Se les ha negado el derecho a participar en los 
procesos de gobiernos de los actuales sistemas democráticos. Conquistas 
y colonizaciones han intentado robarles su dignidad e identidad, así como 
su derecho fundamental a la auto-determinación. 

10.3. Relaciones interétnicas

El asunto de los pueblos indígenas tiene que ver estrechamente con las 
relaciones que los Estados de distintas formaciones económico-sociales 
adoptan respecto de ellos. El ex—magistrado de la corte constitucional, 
Cifuentes Muñoz, señaló que “es necesario comprender la forma como —
el Estado— manifestó —y manifiesta— su poder respecto de los pueblos 
autóctonos” . En Colombia los indígenas dejaron de ser salvajes que van 
reduciéndose a la vida civilizada y dejaron de tener la tutela eclesiástica 
(Ley 89 de 1890), para ser considerados como pueblos a los cuales es deber 
del Estado garantizarles autonomía jurisdiccional y administrativa (Ley 
21 de 1991). Ese tema en la literatura antropológica y política se ha deno-
minado cuestión  étnico-nacional.

Las relaciones interétnicas lo que nos ayudan es a entender como, a manera 
de la larga duración o de la mentalidad, se produce exclusión o discrimi-
nación con el indígenas. Las relaciones con la sociedad mayor, los temores 
infundados, como si algo de ello funcionara.  Es importante dado que en las 
relaciones interétnicas, las historias de lo cotidiano, de la exclusión, dejan 
los sedimentos culturas (hay quien dice que las culturas son, precisamente, 
palimpsestos. Hay exclusión de la historia cuando la relación interétnica, 
que es también intercultural, le impide a  los indígenas movilizarse. 

Las luchas indígenas son contra el Estado que les ha correspondido. 
Pero ella es una expresión de una batalla cultural, de resistencia que es 
importante sensibilizar. Si las guerras fueran exclusivamente por formas 
culturales entre oprimidos y opresores. El mundo serían muy fácil, pero 
mientras que los mandones de indios doblegaban a sus comunidades, y 
se hacían legendarias reuniones, ¿qué estaba pasando? Qué esta pasando 
hoy en día cuando un pueblo indígena recibe una ayuda financiera de 
España, ¿debería dejar de recibirla porque los españoles acabaron con los 



UNIDAD 4

212

indios, y el fuero indígena? Ahora eso no es parte de la historia indígena. 
Pues si todo es afirmativo, estamos desentrañando una lógica intercul-
tural para advertir: el sentido de la cooperación, pero también las formas 
como nosotros percibimos la historia. ¿Qué hacemos con el protector de 
indios: que era una figura colonia que los protegía?

Claro, mucho indígenas sacrificaron sus lenguas, pero no el sentido de 
pertenencia a su pueblo, otros que tenían sus idiomas se han tenido que 
ocultar porque el estigma es muy pesado. Pero también decir, que preser-
varon sus lenguas porque era el modo de colonizarlos. Las luchas indí-
genas tienen que ver entonces: no con la colonia conquista y republica, 
que desde luego son los periodos de la colonización.

Dicha cuestión puede ser abordada desde la versatilidad que tienen 
algunos pueblos indígenas para relacionarse con la sociedad nacional 
más que otros. La versatilidad como cualidad de la facilidad de adapta-
ción a los cambios ha sido malinterpretada por el uso común y corriente 
del concepto de aculturación, el cual quedó finalmente reducido a una 
doble y equívoca significación: “pueblo que ha perdido la cultura” y 
“pueblo que al perder rasgos culturales ha perdido la capacidad de dife-
renciarse”, significaciones que corresponden más exactamente al término 
deculturación. 

La aculturación, empero, como se refiere a la recepción y asimilación 
selectiva de rasgos culturales de un pueblo por parte de otro, implica el 
mantenimiento de las pautas culturales propias y sus cualidades diferen-
ciales, separadas en cada uno de los pueblos en contacto, junto con las 
etnicidades o identidades étnicas. Es obvio que la recepción y la asimila-
ción de elementos culturales es una práctica consustancial a todo proceso 
cultural, sin la cual no existiría dinámica cultural alguna . Se podría 
decir que la historia de la humanidad es un proceso de permanente inter-
cambio cultural, de permanente aculturación, lo que constituye un valor 
positivo y no un valor negativo.

Como el término aculturación se presta a confusiones, baste entender que 
los pueblos indígenas cambian por evolución  propia como por contacto 
con otras culturas, pero no pierden sus rasgos propios y su carácter autóc-
tono. No podríamos en pleno siglo XXI llegar ad absurdum argumentando 



 AUTONOMÍA

213

que para poderles impartir justicia los pueblos y las personas indígenas 
debería estar culturalmente lo más cercanos a sus parientes del siglo XV, 
aún así los jueces se verían en problemas para explicar el matrimonio de 
Bochica y de Bachué. Así la identidad indígena del pueblo guambiano es 
la etnicidad de los guambianos, la cual podríamos llamar perfectamente 
guambianidad. 

La guambianidad pertenece únicamente y sólo es de los guambianos, 
y aunque es indígena no es posible que sea asimilada a la de los indí-
genas wayúu. La gente tiende a creer que porque un indígena —póngase 
por caso un sikuani o un yanacona— habla español, pierde su identidad 
sikuani o yanacona. Es como si por hablar inglés, un colombiano dejara 
de serlo; eso es inadmisible incluso si un colombiano angloparlante se va 
a vivir a Estados Unidos, Australia o Inglaterra, incluso renunciando a 
su nacionalidad, seguirá haciendo “colombianadas” aún proponiéndose 
a no hacerlas: “aunque la mona se vista de seda mona se queda”. Seguirá 
siendo colombiano, no de derecho, pero si de hecho.

Salta a la vista que lo anterior se refiere a los discursos jurídicos, a las 
acciones políticas, a las relaciones interétnicas concretas —por lo general 
siempre conflictivas— en que se manifiesta la cuestión étnico-nacional, 
y a las etnicidades, es decir, a las distintas significaciones que se cons-
truyen históricamente desde los pueblos para dar salida a los conflictos 
étnico-nacionales. Un tema étnico-nacional hace referencia a una tensión 
política entre dos fenómenos de la misma naturaleza, pero de distinta 
magnitud y orientación: en lo interno lo nacional es una potencia unifica-
dora mientras que lo étnico es una fuerza diferenciadora que se le opone 
—casi siempre en resistencia— a la nacional; no obstante, en lo externo 
lo nacional actúa como ímpetu diferenciador para dar sentido al carácter 
independiente y soberano de un pueblo. Lo nacional describe los asuntos 
de un pueblo en el contexto internacional, y lo étnico, los de un pueblo en 
el marco de un estado nacional. 

Cada marco estatal nacional ha trazado políticas respecto de los pueblos 
indígenas que han incidido directamente en el tipo de reivindicaciones 
y de luchas. Estados que han desconocido sistemáticamente lo indí-
gena como el chileno, estados que lo han reconocido y han desarrollado 
políticas de integración muy poderosas como la del mexicano Instituto 



UNIDAD 4

214

Nacional Indigenista transfigurado en el año 2003 en la no menos pode-
rosa Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, CDI, 
o estados que —como el colombiano— manejan una precaria institucio-
nalización que para demostrarla sirven de ejemplo la dirección de etnias 
y el instituto colombiano de antropología e historia, cuyas re-estructura-
ciones en estricto sentido gramaticales ni alteran las políticas desde hace 
70 años, ni amplían funcionarios, ni producen coberturas más amplias. 
Mientras que en Colombia se incluyen afrodescendientes y gitanos en la 
dirección de etnias, México no tiene una política tan fuertemente insti-
tucional para ellos como la indigenista. No obstante atienden de modo 
indirecto poblaciones nominalmente afro-mexicanas . 

Las relaciones con los estados es una variable importante para explicar 
el tipo histórico-político de resistencia y de organización étnica de los 
pueblos indígenas. La resistencia se dispone en movimientos indígenas y 
la organización se expresa en las etnicidades, que son las conciencias de 
defenderse como pueblos fortaleciendo los valores de las pertenencias a 
ellos y sus solidaridades concomitantes. Para desarrollar esa conciencia 
los pueblos indígenas emplean muchas energías. En particular, el caso de 
los pueblos indígenas colombianos, su movimiento ha desarrollado un 
esquema nacional, regional y étnico bastante complejo, el cual a la vez 
que va fortaleciendo las 84 etnicidades particulares, impulsa varias orga-
nizaciones nacionales y regionales al interior de las cuales se confrontan 
ideologías indigenistas de distinto cuño y se avienen varios grupos de 
interés, demostrando con ello su dinamismo organizativo y político. Han 
construido la capacidad de gestión autónoma por pueblo y la solvencia 
colectiva para la concertación con organismos internacionales. El carácter 
políticamente independiente del estado de las organizaciones y el poco 
apoyo institucional a los programas indígenas fuertes, no obstante los 
esfuerzos que individualmente realizan las instituciones, propician una 
importante autonomía, aunque unas políticas muy severas contra ellos.

Respecto a las relaciones interétnicas, es preciso tener en cuenta, que 
los pueblos yanaconas padecen conflictos con los no indígenas desde 
el inicio de la conquista del territorio del Macizo Colombiano, en 1530. 
Los mismos se reprodujeron en el período colonial, a pesar de las bonda-
dosas leyes para con los indios.  El tipo de problemas que producen tales 
relaciones, se desarrollan con mayor claridad en Caquiona desde 1700 



 AUTONOMÍA

215

y se incrementan con la ejecución de las políticas borbónicas de final 
del período colonial cuyo interés radicaba en concentrar a la población 
indígena dispersa. En 1778 “...consta que los indios de Almaguer, que se 
llaman anaconas de distintos pueblos y quedan pasando por diversos 
lugares sin tener asiento en ninguno y que esto se ve en grave detrimento 
suyo espiritual y temporal por privarse por su separación de las ayudas y 
socorros que pueden mutuamente dar unos u otros... haga volver y resti-
tuir los indios a sus pueblos...(sic)” . 

Mientras que la Corona y algunos funcionarios modernistas trataban de 
conservar la población indígena en relativo estado de garantías civiles, 
la mayoría de pobladores no indígenas y algunos curas y funcionarios 
locales, procuraban arrebatárselas para quedarse con sus tierras . La 
benevolencia de las leyes no fue suficiente para proteger la acción judi-
cial, confesional y burocrática que estaba en manos de los adversarios 
locales de los indios, cuya interesada animadversión a estos, produjo 
litigios sentenciados siempre de manera injusta. Como señala Friede: 
“Bastaba trasladar un litigio a Quito para que años se conviertieran en 
decenios. Así, por ejemplo, el pleito de Agustín Papamija, iniciado en 1735 
se resuelve en 1765, es decir, treinta y cinco años después...”  En espera 
del fallo, las tierras siguieron ocupadas por los pobladores no indígenas 
que con la tardanza del litigio se vieron favorecidos. Como obra en la 
Acción de Tutela, el pastor aún generando el conflicto, solicita el beneficio 
de continuar el culto en desmedro de los indígenas, que esperan pacien-
temente el fallo. Sin duda esta situación me imagino habrá incrementado 
con más fuerza espiritual el volumen del parlante, alterando la tranqui-
lidad básica de los vecinos. Cómo dirían algunos indigenistas radicales: 
500 años han pasado y nada nuevo bajo el sol.

Casí que sin solución de continuidad, la dinámica interétnica de confron-
tación de los derechos indígenas, no ha cesado desde la refundación 
de pueblos de indios producida con las reforma borbónicas. Conflictos 
siempre latententes con los no indígenas,  forman parte de las representa-
ciones que éstos se hacen de aquellos, legitimando acciones de descono-
cimiento, como bien sirve de ejemplo el caso explicado. En San Sebastián, 
resguardo vecino de Caquiona y en donde también opera Antimio, mi 
equipo de investigación dio cuenta de la eficacia de dichas representa-
ciones para actuar sobre todas las formas culturales de los indígenas de 



UNIDAD 4

216

ese lugar. Siendo los no yanaconas de San Sebastián también católicos 
redujeron la vieja iglesia del pueblo de indios a un teatro y construyeron 
una nueva para atender a San Sebastian (los indígenas dicen que ese no 
es el verdadero; el verdadero es San Sebacho, remanecido). La progresiva 
ocupación de la cabecera del pueblo por no indígenas y el relegamiento 
de la masa indígena a Venecia, es otro de los contundentes resultados del 
sutíl, aunque decisivo, enfrentamiento interétnico. Cundo se aprobaron 
las transferencias para los resguardos los no yanaconas de San Sebastián, 
se postularon como indígenas para los oficios del cabildo manipulando 
a los indígenas. La H. Corte se preguntará porque lo permiten... porque 
en San Sebastián como en Caquiona, donde todos comparten las mismas 
imágenes, los mismos apellidos, etc., aunque con diferentes sentidos, los 
íconos que se comparten se prestan a tales manipulaciones. 

Los no indígenas vecinos de los resguardos del Macizo Colombiano no 
son muy proclives a la tolerancia con los indígenas, se oyen frases diso-
nantes en sitios públicos. Sin embargo, no hay una confrontación física 
violenta. La concreción de la fricción se materializa en hechos de desco-
nocimiento como el de José Antidio, que después reorientó la segunda 
instancia del proceso. Los hechos que así lo demuestran han sido tratados 
e investigados minuciosamente en los trabajos de Claudia López, Richard 
Muñoz, Juan Friede, Kathleen Romoly y en los propios ya citados . El 
pueblo yanacona, ha sido ejemplo del silencio y de la paciencia, y del 
reconocimiento –siempre esperanzado- de que llegue una ley y un admi-
nistrador de ella, que algún día les haga justicia.  Desde luego, no se trata 
de hacer especulaciones gratuitas sobre la situación, por lo que quise 
señalar con los anteriores datos, que la pugna generada por Antidio es 
producto de la misma historia, de la reiterada negación de respeto a las 
autoridades tradicionales y a la unidad de los yanaconas, que espero 
haber ejemplificado histórica y coherentemente. Los problemas actuales 
que confrontan los yanaconas, en este caso particular los de Caquiona, a 
pesar de una Constitución e instancias que los protegen, son resultado de 
su secular opresión por los no yanaconas. Mientras que para Antidio y 
la IPUC el conflicto tiene importancia solo en la proporción en que limita 
sus derechos de poner parlantes y de realizar el culto dentro del territorio 
de Caquiona, más no de profesarlo en privado o en otros lugares; para los 
caquionejos el problema es cuestión de vida o muerte de su pueblo.



 AUTONOMÍA

217

TEMA 11

Gobierno

La descentralización será implementada por las autoridades indígenas; ese 
es un ejercicio de gobierno de los pueblos indígenas, por lo que ese ejercicio 
será considerado como una práctica de Estado. La administración de los 
asuntos indígenas en el Estado, deberá estar en concordancia con los dere-
chos indígenas. El gobierno propio es una reivindicación histórica de los 
pueblos indígenas que tienen la necesidad de la interlocución con el Estado 
y sus comunidades, en una sociedad cuyo pacto fundamental cambió. 

Se trata de un gobierno, que para garantizar el cumplimiento de los princi-
pios constitucionales, debe establecer las formas de gobierno autónomas, 
para que de esa manera sea posible la coordinación, la concurrencia y 
la subsidiaridad con los resguardos, respetando la diversidad cultural 
y étnica, y la convivencia pacífica entre indígenas y no-indígenas. Las 
Autoridades Indígenas trabajan en el fortalecimiento del gobierno autó-
nomo indígena. 

Este apartado se desarrolla procurando responder una pregunta ¿que 
deben conocer de lo nacional los pueblos indígenas para gobernar sus 
territorios?. En principio el gobierno propio es como los indígenas llaman 
a su propia forma de gobernar.

Según el Magistrado Cepeda, se ha establecido el alcance y las limita-
ciones de la autonomía jurisdiccional y gubernamental que reconoce a 
las autoridades indígenas en los artículos 246 y 330. Estas normas esta-
blecen en cabeza de las autoridades indígenas, como guardianas y repre-
sentantes de la singularidad cultural de su pueblo respectivo, un derecho 
de contenido indeterminado a obrar conforme a sus propios usos y 
costumbres así como y el deber correlativo, e igualmente indeterminado, 
de ajustar sus actuaciones a los mandatos de la Constitución y las leyes. 
Dado el grado de indeterminación de los derechos emanantes de la auto-
nomía jurídica y política reconocida a las comunidades indígenas, la 
Corte Constitucional ha sido la llamada a trazar los límites precisos de 
tales principios y derechos. 



UNIDAD 4

218

1) A  mayor cohesión y autocontrol por parte del grupo y con el fin 
de asegurar la conservación de los usos y costumbres del grupo, se 
reconoce una mayor autonomía;

2) Los derechos fundamentales constituyen los mínimos jurídicos 
para la convivencia y bajo ningún supuesto podrán denegarse (lo cual 
fue precisado en las sentencias que posteriormente se citarán para 
evitar que se invoque cualquier derecho fundamental interpretado en 
su sentido liberal clásico para restringir indebidamente la diversidad 
étnica y la autonomía);

3) Las normas de orden público del derecho nacional priman sobre las 
normas de las comunidades indígenas siempre que protejan un valor 
constitucional de mayor peso que el principio de la diversidad étnica 
y la integridad del grupo indígena. No por la sola existencia de una 
ley contraria a las costumbres estas pueden ser desconocidas; 

4) Los usos y costumbres indígenas priman sobre las normas disposi-
tivas del derecho nacional. 

Qué aspectos deben conocer las autoridades indígenas del Sistema 
Judicial Nacional

Los gobiernos indígenas deben conocer de sus capacidades en relación con:

•• Su poder y de los alcances de él.

•• Su autoridad y de los alcances de ella. 

•• La legitimidad de sus derechos.

11.1. Gobiernos propios

Autonomía de los gobiernos indígenas. Los pueblos indígenas tienen 
autonomía para decidir –conforme a sus prácticas tradicionales y/o usos 
y costumbres- si asumen o no el conocimiento de un caso; o si tienen 
disponibilidad para asumir un juicio o si consideran que sean los jueces 
ordinarios quienes lleven a término el juzgamiento. Dentro del ejercicio 



 AUTONOMÍA

219

de las funciones jurisdiccionales por parte de las autoridades indígenas 
es posible decidir si las asumen o no. Si la autoridad indígena se niega a 
conocer un caso no está incurriendo en una denegación de justicia.

El núcleo esencial de los derechos de los pueblos indígenas es la autonomía 
gubernamental, la autonomía jurisdiccional y la autonomía legislativa. 
Esta última en virtud de que los gobiernos indígenas tienen la potestad de 
establecer normas y procedimientos propios que se ajusten a su cultura y a 
los nuevos retos de la impartición de justicia en su jurisdicción.

Capacidades de autonomía. La capacidad que tienen los gobiernos indí-
genas de establecer mecanismos de cooperación internacional por sí mismos, 
sin necesidad de interpuesto Estado o persona, con organismos bilaterales y 
multilaterales, Estados, gobiernos indígenas y naciones para el desarrollo de 
uno o varios pueblos. La capacidad para desarrollar toda resistencia civil 
y cultural a cualquier forma de tutelaje, clerical, estatal, militar, judicial y 
académico que vulnere la autonomía integral de los pueblos indígenas.

El encuadramiento dentro de los marcos estatales dentro de los cuales 
establecen relaciones de reciprocidad, respeto y reconocimiento para 
poder articular e impulsar las propuestas de desarrollo de acuerdo con 
sus usos y costumbres. Los pueblos indígenas tienen fuero, jurisdicción 
y competencia. Es decir tienen poder de Estado que pueden ejercer toto 
coello en sus territorios y coordinadamente fuera de ellos. Así como tiene 
el poder de establecer las limitaciones del poder otorgado y la búsqueda 
de transformarlo para su bien si fuere necesario.

La capacidad de abanderar a nivel nacional e internacional e desarrollo 
cultural, social, económico y político de los gobiernos indígenas y la respon-
sabilidad que tienen los Estados con el orden internacional. Al derecho a 
considerarse naciones persistentes a los Estados en los que realizan su vida 
política y promover su reconocimiento en el contexto nacional e internacional. 

La capacidad que tienen para ser representados por sus organizaciones 
representativas en el marco del reconocimiento internacional de sus 
derechos. Aprender que los Estados nacionales se engrandecen con el 
desarrollo y promoción de los derechos de la diversidad de los gobiernos 
indígenas. A enseñar que es posible desarrollar formas complejas de la 



UNIDAD 4

220

política que impidan desarrollar formas sutiles de segregación, exclusión, 
neomarginalización y desconocimiento que aparecen cuando los Estados 
dicen reconocer derechos de los pueblos indígenas.

•• Deben saber que en Colombia se han iniciado iniciativas de fortaleci-
miento de los sistemas jurídicos de los pueblos indígenas.

•• Deben saber que no existe limitación para el ejercicio de los derechos indi-
viduales y colectivos, siempre y cuando sean concordantes con lo estable-
cido para las buenas relaciones en el orden internacional y nacional.

•• Deben prepararse para un largo camino en el que emergerán todas 
las tradiciones que han negado sistemáticamente la posibilidad de los 
pueblos indígenas de ejercer sus derechos como pueblos.

Los gobiernos indígenas pueden hacer uso de los mecanismos de protec-
ción de sus derechos colectivos.

¿Cómo se respaldan los gobiernos indígenas en el plano Internacional?

1. La jurisdicción internacional mediante la cual los gobiernos indígenas 
pueden tramitar la defensa de sus derechos como pueblos, en el marco 
del ius gentium, y de instrumentos de protección de la identidad cultural 
y la biodiversidad cultural y biológica.

•• En relación con este tema la experiencia del caso Wayú relatada en 
este documento. El principio de la Jurisdicción Universal, a la que 
pueden llegar estados, ciudadanos y pueblos indígenas.

2. Los sistemas internacionales mundiales y regionales de protección de 
los derechos humanos y de organización de las relaciones internacio-
nales, con sus respectivas instituciones:

•• La ONU

•• La OEA

•• PARLAMENTO ANDINO

2.1. Los sistemas de justicia organizados al interior de los sistemas regionales:



 AUTONOMÍA

221

•• Corte Interamericana de Derechos Humanos

•• Comisión Interamericana de Derechos Humanos

•• Relator de Pueblos Indígenas

3. Organismos multilaterales que tienen por objetivo desarrollar rela-
ciones horizontales entre países con las mismas tradiciones culturales o 
con ciertos presupuestos de horizontalidad

•• Convenio Andrés Bello

•• Organización de los Estados Iberomericanos 

4. Los tribunales internacionales, mundiales y nacionales, constituidos 
para denunciar los asuntos de justicia que no han resuelto  organismos 
nacionales y regionales. 

•• Tribunal Russell

•• Observatorios de derechos humanos American Watch

5. Las agencias de cooperación de los Estados y sus programas indígenas, 
incluidas las agencias para el desarrollo de macroregiones, como Europa.

•• Agencias de cooperación de las representaciones diplomáticas en los países.

•• Agencias de cooperación regionales (Europa)

6. Los sistemas propios de los pueblos indígenas que han logrado esta-
blecer para posicionarse en el ámbito internacional.

7. Sistema de cooperación internacional y nacional privados y de 
ONG,s que apoyan el fortalecimiento integral de la justicia, así como de 
otras dimensiones del Estado, y quie posibiliten la implementación de 
programas de modo autónomo.

En el plano nacional la defensa de derechos se da por

1. El funcionamiento del Estado Colombia que es descentralizado, plura-
lista y con autonomía regional.



UNIDAD 4

222

•• El poder ejecutivo ha establecido a la autoridades indígenas en su 
territorio

•• El poder legislativo concede la participación de los indígenas en el 
parlamento

•• El poder judicial otorga la jurisdicción Especial Indígena

2. Los organismos de control del Estado

•• La procuraduría General de la Nación, Procuraduría Delegada en 
Asuntos Étnicos.

•• La defensoría del Pueblo, Programa Indígena

3. Las instituciones del Estado están obligadas a realizar los derechos de 
los pueblos indígenas

•• Toda autoridad nacional, departamental, municipal e indígena debe 
incoporar los derechos de los pueblos indígenas en su territorio.

•• Toda institución del gobierno debe incoporar en sus planes de desa-
rrollo los derechos de los pueblos indígenas.

4.  Las autoridades indígenas deben recibir el trato de autoridades nacio-
nales del orden ejecutivo y judicial. Por lo tanto las instituciones, los 
funcionarios públicos, y los ciudadanos les deben respeto.

5. Los pueblos indígenas tienen derecho a tutelar los derechos colectivos de 
sus pueblos y a exigir del Estado pronta respuesta, solicitar el control activo y 
la vigilancia preventiva del Ministerio Público, y exigir que los funcionarios 
públicos cumplan el deber de facilitar el ejercicio de sus derechos ciudadanos.

En el plano local

1. Los pueblos indígenas tienen el derecho a desarrollar según sus 
usos y costumbres, su derecho propio y sus leyes de origen, toda la 
vida social, cultural, política y económica, con autonomía y haciendo 
valer el ordenamiento internacional.



 AUTONOMÍA

223

2. Los pueblos indígenas pueden ejercer la potestad de impartir justicia, 
gobernar en sus territorios, desarrollar su identidad, hacer respetar sus 
instituciones y mantener el control de su vida colectiva, sin que se inter-
venga en sus decisiones o instituciones.

Cómo se respalda jurídicamente

Por normas y decisiones judiciales. 1. Por normas, las de los pueblos indí-
genas: son las normas de las Leyes de Origen y el Derecho Propio e interno 
de los Pueblos Indígenas, así como todas las formas que han desarrollado 
para armonizar sus sistemas jurídicos con las nuevas realidades que les 
toca vivir. 2. Las del fuero indígena. Son normas constitucionales, leyes, 
decretos, resoluciones que tratan todos los temas en materia indígena. 
3. Las normas internacionales. Convenios, resoluciones, tratados inter-
nacionales, aceptados o no por el Estado, cuya interpretación y demanda 
coadyuva al ejercicio de sus derechos.

2. Las decisiones judiciales de los pueblos indígenas. Los pueblos indí-
genas secularmente han tomado decisiones que son fuente de su organi-
zación social. Esos son los usos y costumbres propios, que en virtud de 
su estrecha relación con la vida colectiva y cotidiana son interpretados 
también como costumbres sociales. Las nacionales, las interpretaciones 
que hacen los jueces y los tribunales en materia de derechos. Se llaman 
sentencias y por lo general se tienen en cuenta las dictadas por las altas 
cortes que son: la constitucional y la suprema de justicia; y los consejos: 
de Estado y de la Judicatura.

Las internacionales, son las decisiones de los tribunales y de los orga-
nismos internacionales con fuerza política o jurídica que recomiendan a 
los Estados a tomar acciones en beneficio de los pueblos indígenas. Los 
derechos básicos que perfilan el ejercicio de la coordinación. Los pueblos 
indígenas deben saber que el Estado colombiano no solo debe proteger 
los derechos sino garantizarles su realización efectiva. Por lo tanto debe 
invertir en el reconocimiento de derechos y en el fortalecimiento de las 
instituciones internas de los pueblos indígenas que les permitan realizar 
sus derechos plenamente. 



UNIDAD 4

224

La participación indígena en la Asamblea Constituyente aclaró que la 
justicia para el Estado Colombia constituye un ideal incompleto sino 
se atienden las demandas específicas de los pueblos indígenas, pues es 
injusto no darles lo que piden según sus usos y costumbre, sus tradi-
ciones y sus lenguas, y, en cambio, imponerles lo que no quieren. Con 
base en los derechos constitucionales y la interpretación de ellos en el 
ordenamiento jurídico del Estado Colombiano, puede coadyuvar a que 
los pueblos indígenas y sus autoridades pueden demandar la violación 
o no de sus derechos fundamentales y de sus derechos humanos y fijar 
un procedimiento básico para la coordinación basado en la constitución:

Los pueblos indígenas y las personas vinculadas a ellos deben saber que 
tienen derechos colectivos e individuales fundamentales, y que tales 
derechos se definen por la diferencia histórica de la sociedad nacional, la 
pertenencia a un pueblo y la identidad étnica18. 

18	  ARTICULO 4. La Constitución es norma de normas. En todo caso de incompatibilidad 
entre la Constitución y la ley u otra norma jurídica, se aplicarán las disposiciones 
constitucionales. Es deber de los nacionales y de los extranjeros en Colombia acatar la 
Constitución y las leyes, y respetar y obedecer a las autoridades. 

ARTICULO 7. El Estado reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de la Nación colombiana. 
ARTICULO 8. Es obligación del Estado y de las personas proteger las riquezas culturales y naturales de 

la Nación. 
ARTICULO 10. El castellano es el idioma oficial de Colombia. Las lenguas y dialectos de los grupos 

étnicos son también oficiales en sus territorios. La enseñanza que se imparta en las comunidades con 
tradiciones lingüísticas propias será bilingüe. 

ARTICULO 93. Los tratados y convenios internacionales ratificados por el Congreso, que reconocen los 
derechos humanos y que prohíben su limitación en los estados de excepción, prevalecen en el orden 
interno. Los derechos y deberes consagrados en esta Carta, se interpretarán de conformidad con los 
tratados internacionales sobre derechos humanos ratificados por Colombia. 

ARTICULO 246. Las autoridades de los pueblos indígenas podrán ejercer funciones jurisdiccionales dentro 
de su ámbito territorial, de conformidad con sus propias normas y procedimientos, siempre que no 
sean contrarios a la Constitución y leyes de la República. La ley establecerá las formas de coordinación 
de esta jurisdicción especial con el sistema judicial nacional.

ARTICULO 286. Son entidades territoriales los departamentos, los distritos, los municipios y los territorios 
indígenas. La ley podrá darles el carácter de entidades territoriales a las regiones y provincias que se 
constituyan en los términos de la Constitución y de la ley. 

ARTICULO 287. Las entidades territoriales gozan de autonomía para la gestión de sus intereses, y dentro 
de los límites de la Constitución y la ley. En tal virtud tendrán los siguientes derechos: 

1.	 Gobernarse por autoridades propias. 
2.	 Ejercer las competencias que les correspondan. 
3.	 Administrar los recursos y establecer los tributos necesarios para el cumplimiento de sus funciones. 
4.	 Participar en las rentas nacionales.”



 AUTONOMÍA

225

Desde los pueblos indígenas, Ningún pueblo indígena que reclama dere-
chos ha perdido el ejercicio pleno de la jurisdicción sobre sus pueblos. 
Pueden haber perdido idiomas, tradiciones e incluso territorios, pero no 
la capacidad de organización social y política y el control de la identidad 
colectiva. Los pueblos han hecho tratados internacionales, han ejercido 
una jurisdicción limitada frente al Estado pero plena dentro de sus comu-
nidades. En tiempos recientes han coordinado con las autoridades juris-
diccionales del país, y se han enfrentado a las demandas de propios y 
ajenos contra su ejercicio de justicia. La mayor parte de sentencias son 
proferidas porque han demandado la autoridad jurisdiccional indígena. 

Por ser el derecho propio de los pueblos indígenas un derecho oral las 
experiencias judiciales quedan relatadas en la tradición oral.

Sentencias de las cortes, Los principales temas abordados por las altas 
cortes y consejos, se expondrán a continuación dejando, para las referen-
cias la citación de las fuentes jurisprudenciales.

•• Derechos Fundamentales de los pueblos indígenas.

•• Derecho de la Diversidad étnica y cultural

•• Derecho a la Autonomía de los Pueblos Indígenas

•• Derecho a la Jurisdicción Especial Indígena

•• El debido proceso en pueblos indígenas

•• Sanciones y penas de la jurisdicción indígena

•• Derecho a la Consulta Previa

•• Derecho al territorio y los recursos naturales

•• Derecho a la adecuación institucional

En el ámbito internacional se encuentra el Convenio 169 de la OIT, que: 
es Ley de la República y esta sometido a la jurisdicción constitucional 
en virtud del artículo 93 de la Constitución Política. Por lo que es legal y 
constitucional. Para los fines pertinentes, los artículos 2, 8 y 9 señala que: 
“Artículo 2. Los gobiernos deberán asumir la responsabilidad de desa-



UNIDAD 4

226

rrollar, con la participación de los pueblos interesados, una acción coor-
dinada y sistemática con miras a proteger los derechos de esos pueblos y 
a garantizar el respeto de su integridad”.

11.2. Jurisdicción Indígena

La tríada “jurisdicción especial indígena” conceptualiza y otorga de 
manera ajustada y legal el poder de impartir justicia a los pueblos indí-
genas, lo cual es imperativo tener en cuenta para entender la “especia-
lidad” o excepcionalidad de la jurisdicción indígena, hecho que deja aún 
más claro que no hay ni una gota de agua tibia en el asunto. Aunque 
las jurisdicciones existen desde antes de los romanos (incluso antes 
de la llegada de los españoles existían imperios con sistemas jurídicos 
complejos), y desde entonces poco han cambiado los conceptos, el que 
deban coexistir en igualdad sistemas jurídicos que pueden llegar a ser 
no sólo contradictorios sino antagónicos, exige repensar si no el concepto 
jurisdiccional, si los modos de operarlo. Por lo demás sea dicho que el 
sentido común debe generar en los jueces la idea de que al ser la juris-
dicción indígena una jurisdicción “especial”, ya no es una jurisdicción 
“normal”; la Corte Constitucional ya se ha ocupado del asunto, el cual 
legislativamente es expreso, como ya se mencionó anteriormente . 

• La jurisdicción indígena es un fenómeno inédito en la historia indige-
nista colombiana y latinoamericana de los últimos años, con desarrollos 
bastante asimétricos de país a país, y un reto para la interpretación jurídica 
y para los procedimientos judiciales. No obstante su novedad, sería un gran 
acierto para la sensibilización el hacer entender que la jurisdicción en tanto 
facultad de impartir justicia es tan antigua en los pueblos indígenas como 
ellos mismos, pues dicha potestad forma parte de su derecho natural, el 
cual no puede ser infringido por terceros ni desobedecido por propios. Es 
necesario tener presente dicho fenómeno pues de lo contrario las dos pala-
britas, jurisdicción y coordinación, correrían el riesgo de ser interpretadas 
con unos conceptos ajenos a los que han resultado del reconocimiento de 
la diversidad étnica, de la jurisprudencia y de la realidad judicial que han 
puesto en entredicho —por mandato constituyente— la perspectiva mono-
cultural, sustituyéndola por una multicultural y pluriétnica, que reconoce 



 AUTONOMÍA

227

la diversidad de sistemas jurídicos independientes, anteriores a ella misma, 
pero coexistentes con el sistema jurídico nacional. 

• Tal acontecimiento prefigura —obviamente— el eventual carácter 
inclusivo que tendría que desarrollar un sistema jurídico pluralista para 
articular, preservando la independencia judicial, la diversidad cultural 
y la autonomía colectiva, de dichos sistemas jurídicos y que es necesario 
ayudar a construir, conceptual, doctrinal y procesalmente. Materia pros-
pectiva que está en la perspectiva de participar en la posible evolución 
hacia un sistema jurídico realmente pluralista, idea sobre la cual se avan-
zará en su oportunidad, pero que por lo pronto solo es dable mencionar 
para que sea tenida en cuenta. 

El carácter especial de la jurisdicción indígena es digno de ser tenido en 
cuenta por lo que todo juez, fiscal, autoridad indígena o magistrado debe 
estimarlo al relacionarse con un caso indígena: está ante una realidad sui 
generis que le demanda unas destrezas específicas, la primera de ellas un 
descentramiento que le permita coordinar con la jurisdicción indígena de 
modo inmediato ¿Por qué tendría que hacerlo? porque está frente a una 
realidad jurídica protegida por el Estado, consistente en que el infractor, 
esté o no en territorio indígena (por lo general está fuera) pertenece a 
un orden cultural distinto —aunque haya conocido el nuestro y hable 
un español comprensible— y, debe hacerse respetar el sometimiento al 
sistema jurídico del pueblo al que pertenezca.

Entonces encontramos que además de las necesidades de, eh, digamos 
de reflexión sobre interculturalidad etcétera, aparecen sobre, los espacios 
para preguntarnos sobre qué elementos podemos incidir para formar, 
para educar, etcétera, en este momento en el que es necesario que tanto 
pueblos indígenas y sus sabedores comiencen a conocer algunas cosas 
nuevas, como también el sistema judicial necesita conocer estas ancestra-
lidades tan profundas y antiguas que existen en nuestro territorio y que 
han sido reconocidos.  Ese principio de interculturalidad de que se dialoga 
algunas cosas otras no, de que se reconoce y se respeta constituiría los 
ejes de esa autonomía intercultural, esa autonomía intercultural porque 
al final de cuentas no podemos pensar que la interculturalidad simple-
mente es el espacio para la asimilación de las culturas en un régimen 
único de, de unidad nacional o de cultura nacional.  El movimiento 



UNIDAD 4

228

indígena desde hace muchos años a nivel nacional como internacional, 
siempre ha estado atento a evitar todas las políticas de asimilación, todas 
las políticas de inter, de incorporación y todas las políticas de integra-
ción que no reconocen, que no reconocen la diversidad y la diferencia, 
por lo tanto, eh, forma parte de un camino recorrido y por lo tanto ese 
camino recorrido creo que contribuiría a este tipo de, de interpretación.  
El otro, eh, principio de interculturalidad que sería interesante o que se 
recoge es que el Plan de Vida o los Planes de Vida son el diario vivir, 
es la vida diaria, por lo tanto es muy interesante en estas eh, conversa-
ciones con los abogados lo que eso significa; para algunos entienden que 
es el derecho consuetudinario o este tipo de cosas, pero me parece que 
va mucho más allá esa reflexión en el reconocimiento de esos espacios de 
autonomía y de interculturalidad.  Bueno, yo dejaría allí, entonces hemos 
visto, digamos a manera de síntesis, que quienes ejercen son una enorme 
diversidad de actores en que, están desde autoridades, líderes, médicos 
tradicionales pero rescatamos de ellos es fundamentalmente su carácter 
colectivo, comunitario que permite tener consejo, castigos y reparaciones.  
Los criterios fundamentales para el ejercicio de la justicia son cosmovisio-
nales, eso es fundamental, las teorías digamos, ya eso sería para algunas 
de las propuestas que se hicieron aquí de investigar más los sistemas de 
justicia, las concepciones de justicia nos darían muchísimo más para poder 
entender eh, lo que, lo que todos ellos saben, es cómo eh se adecua su 
concepción de justicia al Consejo y al castigo.  Y cómo se concreta en una 
diversidad de prácticas que generan unas sensibilidades y unos procedi-
mientos que siguen respondiendo a los ejes comunitarios y que tienen que 
ver con las cuestiones profundas de respeto de una, de una cultura.  Bueno, 
yo dejaría allí, eh para, eh entonces poder dar trámite a eh los aspectos de 
la evaluación que pudiéramos discutir en este momento (finaliza 33:00)

Al funcionar paralelamente dos sistemas de justicia, el sistema nacional 
y las jurisdicciones especiales, es posible que se presenten conflictos de 
competencias. Como aún el legislador no ha establecido las formas de 
coordinación entre ellas, es preciso que el intérprete en su solución se 
atenga a las circunstancias particulares del caso concreto. En especial, 
dos elementos son relevantes para determinar la competencia: las carac-
terísticas del sujeto y el lugar donde ocurrieron los hechos. 



 AUTONOMÍA

229

La solución puede variar si la acción típica es cometida por miembros 
de pueblos indígenas dentro de su territorio, o si un indígena de manera 
individual incurre en ella afectando a quien no es miembro de su comu-
nidad por fuera del ámbito geográfico del resguardo. En el primer caso, 
en virtud de consideraciones territoriales y personales, las autoridades 
indígenas son las llamadas a ejercer la función jurisdiccional; pero en 
el segundo, el juez puede enfrentar múltiples situaciones no soluciona-
bles razonablemente mediante una regla general de territorialidad.” Bajo 
ningún aspecto puede un Juez impedir que se tramite un proceso por la 
jurisdicción correspondiente. Si lo impide, está violando derechos funda-
mentales al acceso a la justicia y al debido proceso, susceptibles de amparo 
mediante tutela. Además, constituye violación afectar la autonomía 
de la etnia, dejar de lado el concepto de propiedad que se tiene sobre 
los resguardos, aplicar un trámite diferente al del derecho consuetudi-
nario tratándose de sucesión de indígena, y como si fuera poco, tramitar 
medidas cautelares en resguardos indígenas, en contra de la disposición 
constitucional que los caracteriza como inalienables, imprescriptibles e 
inembargables Los sistemas jurídicos indígenas son competentes para 
conocer todos los conflictos y temas. 

•• En realidad la jurisdicción especial indígena está desarrollada sobre la 
base de una pluralidad se sistemas jurídicos, de muy variada comple-
jidad cultural y evolución histórica. Por lo tanto el orden jurídico de 
cualquier cultura es competente para conocer, tramitar y resolver 
todos los casos de su jurisdicción y territorio. 

•• La competencia es plena, y coordinará cuando sea necesario, y todo 
cuando sea, bajo principios de equidad, cooperación, etrc.

•• La competencia es plena y su ejercicio validado según los procedi-
mientos judiciales.

•• Materia familiar, civil, penal, tierras, herencias, servicios públicos, 
organización interna. y en general es competente para solucionar 
cualquier conflicto en su jurisdicción.



UNIDAD 4

230

•• Todas las autoridades indígenas desde anterior han tratado estos 
temas con relativa autonomía, la institución de los corregidores de 
indios y el cabildo fueron transformándose, en virtud de cierta auto-
nomía hasta que produjeron un gran cambio en las instituciones.

•• La justicia indígena a veces es tratada como derecho alternativo, o 
como mecanismo de solución de conflictos. No es alternativa a los 
pueblos indígenas, es su justicia y, si bien la gente se acomoda a otras 
jurisdicciones, no es de libre escogencia sino su sometimiento a la Ley.



 AUTONOMÍA

231

TEMA 12

Territorios

Pensando en regiones, provincias y territorios indígenas, el constitu-
yente abrió el camino del ordenamiento, y el Estado, usando la descen-
tralización, reformuló la administración con base en la organización del 
territorio existente. En la práctica se dio la descentralización, pero no el 
ordenamiento territorial. Es decir, se produjo cierto ordenamiento terri-
torial de la administración del Estado, pero no de las relaciones entre 
las configuraciones espaciales humanas y geográficas de los ciudadanos. 
Si bien los polos para el cambio cultural estaban trazados, no hubo un 
cambio cultural en las prácticas. Se procedió a actuar con los modos 
precedentes, que, por habituales, producían una eficacia política inme-
diata, pero no se incentivaron los procesos de largo aliento, que –dicho 
sea de paso– no están perdidos del todo. 

La crisis de la descentralización es evidente. Los departamentos están 
en quiebra, los municipios endeudados y los cabildos indígenas desarro-
llaron burocracias complejas. Por eso, se dice que el Estado descentralizó 
los problemas, consolidó el orden territorial preexistente y desmovilizó 
las luchas que podían dar origen a futuras entidades territoriales. En 
suma, el Estado hizo gobernables los presupuestos, pero ingobernables 
los territorios. En materia territorial, la descentralización fue un pode-
roso y paradójico dispositivo que, al promover la participación ciudadana 
y local, redujo la posibilidad de acción sobre el territorio que podía dar 
unidad a otro tipo de proyecto nacional .

La posición que asume este trabajo encuadra el ordenamiento territorial 
en Colombia en una lucha que enfrenta la representación antropológica 
del territorio con la representación que le da organicidad al funciona-
miento del Estado. Antes de 1991 existían municipios, intendencias, 
comisarías y departamentos, instancias sobre las que descansaba el mapa 
político y administrativo de Colombia. Con la promulgación de la Consti-
tución las intendencias y comisarías se convirtieron en departamentos y 
se incluyeron los resguardos indígenas. Esta inclusión fue la innovación 
más significativa de la Constitución en materia territorial, pero requiere, 



UNIDAD 4

232

no obstante, cierta precisión, pues muchos creen que produjo un nuevo 
ordenamiento territorial. 

Desde la óptica de la descentralización se reconocieron los resguardos 
indígenas como escenarios estatales y los cabildos indígenas como 
unidades administrativas y de gestión del Estado. Los resguardos se 
sumaron a los nuevos y viejos departamentos y municipios.. Al día 
siguiente de la promulgación de la Constitución, los resguardos formaban 
parte del Estado colombiano, con personería jurídica y, como las inten-
dencias y comisarias, obtuvieron el estatus de departamento. La política 
de descentralización desdibujó de hecho los contenidos etnológicos de 
los resguardos y asumió los contenidos administrativos. La presencia de 
los resguardos obedeció a que tenían una forma histórica de propiedad 
de la tierra bastante institucionalizada, legalizada y gobernable. 

Esta situación no puede conducir a equívocos: si bien los resguardos indí-
genas no existían en el ordenamiento territorial precedente como enti-
dades del Estado, sí eran una realidad socioeconómica con delimitación 
espacial, amparada por un título de propiedad colectiva sobre las tierras 
alinderadas en el documento. El nuevo rol no se produjo bajo la óptica 
del territorio, sino de la administración del Estado. A los resguardos se 
les reconoció jurisdicción administrativa sobre las tierras, que  el Estado 
entendió como territorio, pero no exactamente el territorio reivindicado 
por los pueblos indígenas, reivindicación que el Estado entendió como 
“reivindicación preocupante”. Los proyectos de unidad de los pueblos con 
muchos resguardos (zenúes, paeces, yanaconas, arhuacos, etc.) se vieron 
afectados, porque cada resguardo trató de singularizarse al máximo para 
obtener los recursos de las transferencias .

Los resguardos y cabildos indígenas, si bien estaban más protegidos, 
quedaron desamparados, pues las alcaldías se “desafanaban”, por ejemplo, 
de los maestros, para que los resguardos asumieran las pensiones (y se debe 
tener en cuanta que una sola pensión de un maestro puede agotar todos los 
recursos de transferencia). Las unidades étnicas se dividieron en cabildos. 
Así, por ejemplo, entre los zenúes, los cabildos pasaron de 70 en 1991 a 210 en 
la actualidad. Además, estas unidades administrativas tuvieron que resolver 
problemas de interlocución con los municipios, porque muchos resguardos 



 AUTONOMÍA

233

están distribuidos en más de dos áreas municipales. La desatención de la 
descentralización ha producido la ingobernabilidad que aún hoy en día. 

La incorporación de ciertos sectores de la diversidad étnica como unidades 
administrativas territoriales se debió a la necesidad del Estado de adecuar 
su funcionamiento administrativo, que, obviamente, es territorializado. 
El Estado incluyo a los resguardos indígenas, pero no ordenó el territorio, 
y propuso las entidades territoriales indígenas (ETI), que se convirtieron 
en asociaciones de cabildos internas. Se equivocan quienes piensan que 
hubo reconocimiento territorial, stricto sensu. Lo que se produjo, empero, 
fue un doble reconocimiento: el de la jurisdicción administrativa dentro 
de los límites de los resguardos individualizados y el de la propiedad de 
la tierra de los resguardos. Los resguardos son las únicas entidades con 
personería jurídica del Estado con propiedad privada comunitaria sobre 
el territorio. Las políticas de descentralización no son políticas de ordena-
miento territorial, pero lo afectan desde la lógica del Estado.

Varias circunstancias contribuyeron a que, sin ordenamiento territorial, 
la descentralización contemplará a los resguardos indígenas. En primer 
lugar, la presión de del movimiento indígena, que logró el reconocimiento  
de las tierras como inembargables, imprescriptibles e inalienables, y la 
sacralización de la propiedad, que, aunque colectiva, es compatible con 
los principios liberales del Estado colombiano. En segundo lugar, que 
el resguardo estuviera dotado de autoridad y de gobierno propio, que 
la misma Constitución obligaba al Estado a reconocer. En sana lógica, 
las tierras concebidas como territorio de una comunidad constituían los 
soportes necesarios para delegarles funciones estatales. Otorgándoselas 
se daba la impresión de reforma territorial y se otorgaba legitimidad al 
cambio constitucional. Es decir, el Estado quedaba bien, no reformaban el 
territorio y lo que interesaba a la burocracia se obtenía. Por eso, la descen-
tralización reconoció los cabildos como órganos de administración y les 
transfirió recursos como a las alcaldías municipales y a los gobiernos 
departamentales. Pero este reconocimiento, si bien fue un avance en 
materia de formas plurales de gobierno estatal, no lo fue en la compren-
sión del significado de las territorialidades existentes en Colombia. 

“Entonces tenemos que el territorio es un espacio y es un proceso 
que lleva a la configuración de una palabra de ley, entendida como 



UNIDAD 4

234

palabra de consejo, educación. Ese espacio no es necesariamente un 
espacio geográfico marcado por afloramientos rocosos, quebradas, 
lomas, cananguchales, pozos, barrancos. Ese espacio geográfico es 
memoria, es efectivamente escritura de ese proceso de creación que 
está ocurriendo todo el tiempo: en la crianza de los hijos, en las rela-
ciones sociales, en la resolución de problemas, en la curación de las 
enfermedades (Echeverry 2004:150). 

Se tiene también que los grupos étnicos de la región del amazonas desde 
la llegada de los españoles han estado sometidos a un “proceso perma-
nente de recomposición étnica, debido al exterminio inicial a que fueron 
sometidos, las epidemias, el tráfico de esclavos, la actividad cauchera, 
la guerra con el Perú, la actividad cocalera y la incursión de grupos 
armados en sus territorios”, de gran impacto socio cultural que continúa 
y es evaluado por la Asociación de Capitanes Indígenas del Yaigoje y Bajo 
Apaporis (Aciícuya) de la siguiente manera:  

“Toda nuestra forma de vida empezó a cambiar hace mucho tiempo, 
cuando llegaron los comerciantes y los caucheros blancos. En esta 
época fue donde nos quedamos muy atrasados en nuestros usos y 
costumbres tradicionales. Fue cuando nuestros abuelos se murie-
ron, se llevaron parte de su sabiduría y no alcanzaron a enseñarla. 
A la gente se la llevaron a trabajar y unos de los que sabían de su 
tradición no volvieron. Otros que regresaron llegaron con una idea 
diferente. A otros nos llevaron pequeñitos o muy muchachos sin ha-
ber conocido las bases fundamentales de nuestra vida, y perdimos 
parte de nuestro pensamiento y sabiduría. Luego de haber recibido 
las diferentes bonanzas que trajeron los hombres blancos nos comen-
zamos a olvidar de lo propio. En esa época se comienzan a nombrar 
los primeros capitanes indígenas de la región (1998:3)151” 

Ahora bien, la delimitación político administrativa actual, es sólo uno de 
los referentes a valorar en la delimitación de la entidad territorial indígena 
para efectos de su derecho a ser consultados, porque como lo informa el 
profesor Orlando Fals Borda, dicha delimitación no concuerda con la real 
ubicación de los pueblos indígenas, aspecto que reconocido por el Consti-
tuyente al disponer en el artículo 290 constitucional la adecuación de los 
límites de las entidades territoriales. 



 AUTONOMÍA

235

12.1. Resguardos 

La Constitución Política de 1991 constitucionalizó los resguardos. Es así 
como en el Título “De la organización territorial” los ubica al lado de los 
territorios indígenas, al decir: “Los resguardos son de propiedad colec-
tiva y no enajenable” (art. 329), de lo cual se deduce a primera vista que 
son más que simplemente una tierra o propiedad raíz; aunque la misma 
Constitución al ubicarlos dentro de los derechos sociales, económicos y 
culturales, en el artículo 63 habla de “tierras de resguardo”, con la carac-
terística de inalienables, imprescriptibles e inembargables. Como dentro 
de la juridicidad occidental, es un contrasentido que la tierra sea sujeto 
del derecho, entonces, hay que inferir que la Constitución le otorga “dere-
chos” es al territorio del resguardo como una entidad que en su identidad 
no solo expresa parte de nuestra nacionalidad colombiana, sino que es un 
concepto que también se ubica en el terreno de la cultura. 

En consecuencia, los resguardos son algo más que simple “tierra” y algo 
menos que “Territorio indígena”; es decir, que no son términos iguales 
en la conceptualización constitucional, aunque, en una ley de ordena-
miento territorial, geográficamente podrían coincidir. Ese carácter de 
los resguardos permite una calificación diferente a tierra y territorio y 
es la de “ámbito territorial”, que aparece en el artículo 246 de la C.P. El 
habitar en ese ámbito territorial tiene variadas connotaciones constitu-
cionales. Lo principal es respetar el “ámbito territorial”. Que ese ámbito 
territorial incluye los resguardos indígenas, se colige del artículo 357 
C.P. que expresamente dice que “la ley determinará los resguardos 
indígenas que serían considerados como municipios” para efectos de la 
participación en el situado fiscal. 

“Ante un conflicto por la instalación de bases militares al interior 
de los predios del Resguardo de Monochoa, propiedad colectiva 
de los grupos étnicos huitoto y muinane, la Corte Constitucional 
señaló que no obstante tratarse de terrenos de propiedad de las 
comunidades indígenas, respecto de los cuales tienen plena autono-
mía, y respaldados por Convenios Internacionales, como el 169 de 
la O.I.T., no se puede decir que se trate de derechos absolutos, pues 
como lo ha sostenido esta Corporación, y así se deduce del texto de 
la Carta Política, ningún derecho es absoluto. 



UNIDAD 4

236

Igualmente, expuso la Corte que la instalación del radar, contó previa-
mente a su “instalación” con el visto bueno de la comunidad indígena. 
Se hicieron reuniones previas con estos, y de otra parte, los mismos 
indígenas prestaron su mano de obra, con carácter remunerado, para 
los trabajos de adecuación de la zona y puesta en operación el radar. 
La Corte agrega que se piensa en el caso concreto de la instalación de 
un radar para el control de aeronaves del narcotráfico, elemento por 
demás perturbador del orden público y grave amenaza de la integridad 
nacional, como medida de protección de la seguridad de los colom-
bianos, ella debe respaldarse por la comunidad pues está dirigida al 
beneficio de todos. Por lo tanto, no obstante el lugar de su ubicación 
representa para la comunidad indígena territorio sagrado, no puede 
pensarse dado que su ubicación estratégica es esencial para el control 
que a través de él se ejerce, que vulnere derechos fundamentales que 
deban ser amparados a través de la acción de tutela. 

Cuando el medio ambiente ha sido afectado (aunque no en forma grave e 
irremediable) por la instalación de un radar de la Fuerza Aérea en la cabe-
cera del aeropuerto del Araracuara y las consecuencias que de las opera-
ciones del mismo se derivan, y ello afecta los derechos fundamentales a 
la salud y la vida de los habitantes de la región, tratándose de la defensa 
de dichos derechos, toda previsión es poca y debe el Estado, en este caso 
a través de sus Fuerzas Militares, redoblar sus esfuerzos para lograr que 
tanto la operación del radar que se hace necesaria e imprescindible para 
efectos del control de las actividades del narcotráfico y por ende para 
garantizarle la seguridad a los colombianos, como el desarrollo de la 
región no dañe el ecosistema donde viven y trabajan las comunidades 
del Araracuara. Por ello, se debe poner en práctica un plan para lograr 
un control eficaz al ambiente y al ecosistema del Araracuara, en beneficio 
no sólo de las comunidades indígenas del sector, sino del Estado colom-
biano, dada la importancia y valor cultural y ecológico del Araracuara. 

12.2. Territorialidad

Se considera que la producción social del territorio es un fenómeno 
político-cultural emergente (FPcE) en virtud de las cualidades que ha 
asumido en Colombia, debido a la particularidad del conflicto armado 



 AUTONOMÍA

237

y de la penetración del narcotráfico en relación con la propiedad de 
tierras y rutas geocomerciales. 

Aquí se afrontan los siguientes temas: el territorio y la territorialidad en 
la construcción de las identidades socioculturales, el papel étnico y la 
etnicidad en contextos de territorios de conflicto y cambio sociocultural y 
las políticas sociales para territorios culturalmente disímiles, temas que 
coinciden con los desarrollados por el seminario sobre territorio reali-
zado en Manizales. En este orden de ideas, se concibe el territorio como 
una construcción social afectada por las dinámicas identitarias. Por ello, 
no son los territorios los que determinan las identidades, sino que son 
las identidades las que coadyuvan a configurarlos históricamente. Dicha 
precisión evita la precariedad de concebir la “naturaleza conflictiva de los 
territorios” o la naturaleza violenta de sus habitantes. 

Es necesario imponer la mirada histórica para entender cómo las luchas 
sociales generan redefiniciones identitarias que, a su vez, redefinen 
territorios, adscripciones y pertenencias de las colectividades. ¿Son los 
modelos territoriales de Estado modelos de resolución de conflictos, 
es decir, pacificaciones con efectos directos en el orden territorial? La 
respuesta, que es afirmativa, traza un horizonte de método: las experien-
cias comparadas no pueden conducir a copiar lo foráneo, sino que deben 
conducir a reorientar las interpretaciones propias para extraer el modelo 
conveniente de la compleja y conflictiva realidad territorial colombiana. 

La Constitución 1991 introdujo el tema territorial por el anhelo del consti-
tuyente de interpretar las estructurantes realidades espaciales de nuestro 
país (territorios plurales). A la vez, la Constitución implantó la cuestión 
de la descentralización  como definitoria del nuevo Estado colombiano, 
sobre la que procedería el ordenamiento territorial (sociopolítica). Los 
dos aspectos, interpretar las realidades espaciales objetivas y la descen-
tralización, coadyuvarían a incentivar el ideal democrático sustentado en 
el respeto de los derechos humanos, en particular en el de usar el terri-
torio según los usos y costumbres propios, es decir, según las formas 
adquiridas por las prácticas ecológicas, económicas, sociales, culturales y 
políticas de sus habitantes (gobernabilidad). 



UNIDAD 4

238

Los tres hechos que se nombraron –ordenamiento con base en la realidad 
del país, descentralización como corolario del ordenamiento ajustado a la 
realidad y democracia para la organización interna, que produciría terri-
torios con mayor autonomía– pueden ser entendidos como un intento 
de cambio cultural en la sociopolítica de las relaciones entre el Estado y 
el espacio geográfico y humano colombiano. A la vez, estos tres hechos 
sirven para apoyar la idea de que toda objetividad territorial es precedida 
de un hecho igualmente objetivo, la producción de imágenes territoriales, 
como posibilidad, O, lo que es lo mismo, con potencia sociopolítica para 
llevarse a cabo. ¿Qué efectos produjo la intención de tal cambio cultural?

Para avanzar en la respuesta, se tratarán la propiedad de la tierra y la 
pertenencia territorial, la modernización y el territorio, el desplazamiento 
de las demandas de reforma agraria a las exigencias de ordenamiento 
territorial y el postconflicto, como marco de análisis para la compren-
sión de cómo las luchas sociales configuran identidades territoriales y 
cómo éstas especializan las conquistas sociales. El afinamiento concep-
tual permitirá evaluar las implicaciones de las estrategias de lucha sobre 
el espacio, en las que las nociones de pertenencia a un lugar se imponen 
sobre las de propiedad. Por supuesto, esto no significa perder de perspec-
tiva la necesidad de las reformas agrarias, sino que significa reubicarlas 
en el contexto de las transformaciones que han sufrido las demandas 
sobre el espacio en los últimos años. 

En el territorio se acoplan las nociones de orden interno, local y nacional 
y las dinámicas de la sociedad y del Estado, del ejercicio del poder, de la 
reproducción económica, de la cultura y de las identidades colectivas. Por 
esa razón, la relación entre territorios plurales (realidad), cambios sociopolí-
ticos (dinámica) y gobernabilidad cultural (conducción política) es condición 
para la reformulación de la “comunidad imaginada” (cfr. Anderson, 1993) y 
su posible configuración territorial local, regional, étnica y nacional. Dicha 
relación permitirá definir una noción amplia de ordenamiento territorial. 

La interacción de los tres elementos evita la reificación territorial que, 
como en el caso de Montesquieu, asigna las calidades climáticas de un 
territorio a las formas de organización social y política. No obstante, se 
debe tener en mente que el “temple de la tierra” es, antes que una cualidad 
osmótica transferida de manera natural a las relaciones sociales, la capa-



 AUTONOMÍA

239

cidad de producir cultura y formas de convivencia de las gentes que, 
al hacerlo en un espacio, desarrollan la construcción territorial. Si bien 
persisten vivas algunas teorías que definen el talante de la gente según 
el territorio (negros bailadores, indígenas solapados, ingleses flemáticos, 
colonos conflictivos, pueblos guerreros y poblaciones pacíficas, etc.), se 
entiende, en cambio, que no existen territorios de paz o gentes de natu-
raleza pacífica ni territorios de conflicto o poblaciones congénitamente 
conflictivas, sino condiciones o disposiciones sociales para la paz o para 
la guerra en los territorios. Con ello, emerge toda la capacidad cultural, es 
decir, antropológica, de la producción social del espacio en condiciones 
de conflicto y cambio cultural.

Al entenderse el territorio como región económica, tal capacidad antro-
pológica se invisibiliza, pues todos los recursos que se producen en 
su ámbito se percibirán como naturales a ella (incluso los desarrollos 
urbanos). Cuando esa perspectiva ha sido puesta en uso, el campesino y 
los pobladores de la ciudad emergen ausentes de cualidades culturales, 
les son enajenados los sentidos de pertenencia y los territorios en que 
viven son asumidos como entidades fiscales. 

Económicamente, el ser humano es, para quienes así piensan, un recurso 
más del territorio, con atributos para subsistir en ese contorno, o, en otras 
palabras, un ser definido por el medio geográfico y sometido a él, es decir, el 
sujeto es “territorializado” (o más propiamente dicho, “climatizado”). Así, 
el poblador será una cualidad del paisaje, no su fundamento. En la concep-
ción del espacio definida por la economía, el sujeto es la fuerza productiva 
natural que generará riqueza, un apéndice dirigido por políticas pensadas 
y formuladas desde afuera de la región (para la región y no con la región). 
El trabajo del campesino, por ejemplo, no producirá riqueza para sí mismo, 
sino para otros. Concebido como miembro de una “raza de empuje”, 
discurso útil para estimular la fuerza de trabajo e impulsar la lucha por 
los territorios, el campesino coadyuvará al avance de la propiedad de la 
tierra mediante la colonización y extenderá la frontera de la propiedad al 
ser lanzado como colono a la conquista de tierras, enajenado por la ficción 
de libertad que otorga la venta de su propio esfuerzo. 



UNIDAD 4

240

El campesino es un ser paradójico: moderno para la economía y antimo-
derno para la política, porque es pensado carente de la voluntad histó-
rica y cultural. Las regiones, en la perspectiva económica, se conciben sin 
espíritu y sin voluntad de progreso y desarrollo, sometidas a la domina-
ción y explotación, que actuarán legitimadas con tal esquema. Dicho sea 
de paso, es el mismo esquema que amparó la usurpación de la tierra a 
los indígenas y negros, permitió la ampliación de la frontera económica 
hacia Córdoba y Chocó y la colonización de las selvas. 

Con la noción de pertenencia a un espacio, como explicativa de los procesos 
territoriales, la noción de propiedad revela sus limitaciones y visibiliza el 
potencial cultural del campesino y de las gentes de la ciudad. El discurso 
económico queda inmerso dentro del proceso cultural a partir del cual 
puede ser explicado con nuevos contenidos. Si bien la propiedad es el 
dispositivo que lanza a las personas a la conquista de tierras, el disposi-
tivo de pertenencia las conduce a la producción de órdenes sociales y polí-
ticos y convierte el espacio en cultura y en identidad. Así, el colono, como 
bien lo ha enseñado Alfredo Molano (1996), no es un simple depredador 
ecológico afanado por titular las tierras que abre, sino un productor de 
sentidos de pertenencia en un lugar, generador de formas de convivencia 
en el espacio y propiciador de símbolos territoriales. La colonización 
antioqueña es parte de esa realidad y la identidad manizalita un efecto de 
ello. Son tan fuertes los aspectos culturales que la llegada del campesino 
a las ciudades colombianas causa, que es necesario plantear el tema de la 
campesinización de ellas. La “campesinización” de la ciudad es entendida, 
entonces, como los modos de habitarla que someten el espacio urbano a 
las prácticas habituales que proceden de las culturas campesinas. Modos 
que trascienden incluso las barreras nacionales, cuando se forman barrios 
de inmigrantes colombianos como Jackson Higths en Nueva York o los de 
Santo Domingo de los Colorados en el Ecuador. 

La pertenencia es un aspecto que no puede quedar a expensas de los tecnó-
cratas fiscales, porque es fundamental para comprender la dimensión más 
humana y cultural del ordenamiento territorial y de la convivencia nacional 
(dimensión que ellos no tienen en cuenta). La pertenencia produce la más 
estable condición identitaria, la territorial, que persiste a pesar de la ines-
tabilidad producida por la crisis y conflictividad nacional. Al suprimir la 
pertenencia, por el sesgo fiscal, se crea un desequilibrio adicional y más 



 AUTONOMÍA

241

complejo: la vulneración del referente territorial. El ordenamiento territo-
rial, al afectar las dinámicas identitarias, debería, en consecuencia, tratarse 
como una política pública y no como una política fiscal (o más exactamente, 
como una política pública orientadora de la política fiscal).

En el ámbito político, la pertenencia genera el sentido de dominio sobre un 
lugar, sentido que estimula la aparición de formas de autoridad y tributación 
sobre el espacio, configurando la real perspectiva territorial. Se trata, pues, 
de percepciones de actores diversos, generalmente ajenos a los contornos 
territoriales locales (Estado, guerrillas, ONG, etc.) que insertan sus visiones, 
confrontando las de los lugareños (organización social, formas de paren-
tesco, uso del espacio, etc.), que deben luchar por ejercer legítimamente el 
domino o concertar con los pautas de dominación que les son ajenas. 

La propiedad de la tierra como fundamento del territorio es desplazada 
por la noción de soberanía, que es acción de dominio sobre el espacio de 
pertenencia real o imaginado. Sin las ataduras de la propiedad, lo territo-
rial surge con más claridad en tanto espacio de relaciones políticas entre 
las representaciones que legitiman las acciones de dominio sobre él. Por 
ello es que en cada territorio se dan cita diversos sentidos de dominio–las 
más de las veces producidos allende las fronteras locales– que disminuyen 
el carácter abierto bajo formas jurisdiccionales. La jurisdicción tiene fron-
teras difusas que no son físicas, es decir, son desterritorializadas política 
y socialmente hablando, razón por la cual el sentido de dominio se tras-
lada con los actores que dejan huellas en las localidades. Así, aparecen las 
jurisdicciones guerrilleras, paramilitares, municipales, indígenas, afroco-
lombianas, ecológicas, judiciales, eclesiásticas, etc., en un mismo lugar, 
configurando en él una arena propia para la lucha territorial. 

Cada lugar del territorio nacional está sometido a estas fuerzas, a estos 
poderes que actúan sobre el espacio. Las tres nociones (propiedad, perte-
nencia y dominio) constituyen los límites de la administración, la terri-
torialidad y la política y también los confines de los escenarios de los 
conflictos y las dinámicas político-culturales que fraguan culturalmente 
los territorios, por lo que esta interpretación no excluye la diversidad 
territorial. El espacio territorial no es solo un área geográfica, sino social 
y funcional imprescindible para el desarrollo de una lengua, costumbres, 
y tradiciones. Igualmente, para el desarrollo. 



UNIDAD 4

242

12.3. Descentralización

La modernización del Estado como estrategia de reestructuración se 
funda en una reorganización territorial. Para llevarla a cabo fue conce-
bida la estrategia de la descentralización, orientada hacia la delegación 
de funciones administrativas del Estado y la distribución fiscal en las 
regiones o entidades territoriales. Con la descentralización, estrategia 
de alcance constitucional, se reconocieron los resguardos indígenas 
como entidades territoriales y públicas, y los cabildos indígenas como 
entes gestores de las políticas del Estado. Los resguardos fueron la gran 
novedad territorial de la Constitución de 1991. 

Como se explicará, la política de descentralización desdibujó los contenidos 
etnológicos de los resguardos y les otorgó contenidos administrativos. En 
el caso de las comunidades afrocolombianas continentales e insulares, la 
política de descentralización tuvo que ordenar y definir los territorios, 
para regular los que se denominaron “territorios ancestrales”, con muy 
pocos resultados. Para ello, se crearon políticas agresivas de colonos que 
compraban las tierras susceptibles de titulación a los habitantes. 

Los resguardos indígenas como entidades del Estado no existían en 
el ordenamiento constitucional precedente, pero sí eran una realidad 
socioeconómica y territorial con delimitación socioespacial específica, 
amparada por un título de propiedad colectiva sobre las tierras alinde-
radas en el documento. El país se llenó de pequeñas fincas con categoría 
pública estatal, pero el territorio reivindicado por los pueblos indígenas, 
que el Estado concibe como “reivindicación preocupante”, no fue recono-
cido, por lo que las políticas de integración territorial que venían desa-
rrollando los pueblos de repente se hallaron frente a los pedazos dejados 
por el cañonazo de la descentralización. Los proyectos de unidad de los 
pueblos con muchos resguardos (zenúes, paeces, yanaconas, arhuacos, 
etc.) se vieron afectados, porque cada resguardo trató de singularizarse 
al máximo para obtener los recursos de las transferencias. 

Para que la descentralización se efectúe se requieren tres requisitos 
técnicos, sordos a las realidades sociales, pero audibles al autismo estatal: 
1) verticalidad (un ente superior define a uno inferior a quien delega poder 
de administración, sin que éste decida), 2) estaticidad (sólo se delegan 



 AUTONOMÍA

243

funciones a entes predeterminados con personería jurídica) y 3) homoge-
neidad (todos los entes son iguales en derecho). La verticalidad no quedó 
en manos de los cabildos mayores, ni de las organizaciones indígenas, 
ni de las autoridades de los pueblos, sino de los alcaldes de los munici-
pios. Además, muchas veces un resguardo tiene linderos en más de una 
frontera municipal. Así las cosas constitucionalemente había estaticidad 
para toda la cantidad de resguardos que existían en el país y había cierta 
homogeneidad frente a los departamentos y municipios.

Aunque no se ha producido una ley de ordenamiento territorial, sus líneas 
gruesas fueron ordenadas por la Constitución de 1991. Otras circunstan-
cias contribuyeron a que sin ley de ordenamiento territorial la descentra-
lización contemplará los resguardos indígenas, el movimiento indígena 
organizado, la inembargabilidad, la imprescriptibilidad, la inalienabi-
lidad de las tierras, los principios liberales del Estado sobre la propiedad 
y la existencia de autoridades gubernamentales en cada resguardo. Así, 
las tierras (entendidas como territorio de la comunidad) y los cabildos 
(entendidos como gobierno) formaron las dos necesidades legales para 
la delegación de las funciones estatales. Con ello, en materia indígena 
se lograba la reforma territorial y la descentralización y se legitimaba la 
modernización del Estado y el eficiente cambio constitucional. 

Las dinámicas transterritoriales se pueden ejemplificar con el liderazgo 
colombiano en la defensa del patrimonio cultural subacuático en la 
Unesco  en lo que concierne a la diversidad de contenidos culturales de 
la diversidad. Se trata de una conceptualización que dará origen a un 
convenio internacional sobre el patrimonio cultural y a la convención 
sobre la diversidad de contenidos culturales y expresiones artísticas. Uno 
de los lineamientos que defiende Colombia es que el objeto patrimonial (si 
se contempla el caso de un barco hundido) es la cosa hundida en un barco. 
Tal cosa es el objeto de la soberanía del país al cual pertenece la cosa y 
no del país bajo cuya bandera estaba la embarcación que lo transportaba, 
que es como se ha entendido hasta ahora. Por supuesto, ni el barco ni el 
objeto patrimonial hundido pertenecen al país en cuyas aguas se hallan 
hundidos. Con este concepto, el bien patrimonial subacuático hundido 
en aguas internacionales queda protegido de los buscadores de tesoros y 
el país dueño puede reclamar a la sociedad internacional la jurisdicción 
y propiedad sobre él. Un ejemplo nos ayudará a comprenderlo mejor: si 



UNIDAD 4

244

un barco de bandera inglesa, con tesoros colombianos, se hundió en el 
puerto de Cádiz (España), Colombia puede apelar a la cooperación espa-
ñola para que los bienes puedan ser reintegrados al país. 

También aparece este fenómeno con las interpretaciones que la Corte 
Constitucional le ha dado a la jurisdicción especial indígena consa-
grada en la Constitución de. Ese hecho es el que permite, garantiza y 
concede a un indígena la protección judicial de defensa de su cultura 
cuando comete un acto antijurídico fuera de su territorio de origen étnico 
o de su resguardo de nacimiento, generalmente concebido como entorno 
cultural. Así, la jurisdicción, si bien está territorializada, se desplaza al 
individuo para protegerlo.



 AUTONOMÍA

245

BIBLIOGRAFÍA

ANDERSON, B. 1993. Comunidades imaginadas, México: Fondo de Cultura 
Económica.

ANDRADE, A., AMAYA, M. J., y MARTÍNEZ, F. 1997. “El ordenamiento 
territorial: política y plan”, en Revista de las Fuerzas Armadas, Bogotá, pp. 23-41.

ARANGO, R. y Sánchez, E. 1998. Los pueblos indígenas de Colombia, Bogotá: 
Disloque Editores. 

ARCINIÉGAS, G. 1980. América en Europa, Editorial Planeta, Bogotá.

AROCHA, J. 1990. “Una nación para los excluidos”, en Magazín Dominical. 
El Espectador No. 321, Bogotá, pp. 14-21.

AROCHA, J. (ed.). 2004. Utopías para los excluidos. El multiculturalismo en 
África y América Latina, Bogotá: Centro de Estudios Sociales, Facultad de 
Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Colombia.

ASSIES, W; VAN DE HAAR, G; HOEKEMA, A. 2000, Los retos de la diver-
sidad, pueblos indígenas y reformas de Estado en Latinoamérica,  México: 
Colegio de Michoacán y CECDLA.

BARONA, G. 1993, Legitimidad y sujeción: Los paradigmas de la invención de 
América, Bogotá: Colcultura.

BARTH, F. 1979. Los grupos étnicos y sus fronteras, México: Fondo de Cultura 
Económica.

BARTOLOMÉ, M. 1998. La pluralidad en peligro, México: Instituto Nacional 
de Antropología e Historia.

BAUD, M; KOONINGS, K; OOSTINDIE, G; OUWENEEL, A; y SILVA, P. 
1996, Etnicidad como estrategia en América Latina y el Caribe, Quito: Ediciones 
Abya –Yala.

BENÍTEZ NARANJO, H. D.. 1988. Tratamiento Jurídico del Indígena Colom-
biano ¿Inimputabilidad o Inculpabilidad?, Bogotá: Temis.



UNIDAD 4

246

BONFIL BATALLA, G. 1972. “El indio una categoría de la situación 
colonial”, en Anales del Instituto de Investigaciones Antropológicas, Vol IX, 
México: UNAM, pp 105-124. 

-------. 1978. Utopía y revolución, México: Nueva Imagen.

BONILLA, H. (comp.). 1991. Los Andes en la encrucijada. Indios, comunidades 
y Estado en el siglo XIX, Quito: Ediciones Libri Mundi

BORRERO GARCÍA, C. 2003. Multiculturalismo y derechos indígenas, 
Bogotá: Cinep-GTZ. 

CASTRO, M. 2000. Derecho consuetudinario y pluralismo legal: desafíos en el 
tercer milenio, Santiago: Universidad de Tarapacá-Universidad de Chile. 

CORREA, Francois. 1987. Introducción a la Colombia Amerindia, Instituto 
Colombiano de Antropología.

DÍAZ POLANCO, H. 1985. La cuestión étnico-nacional, México: Editorial Línea.

-------. 1989. Etnia y política, México: Juan Pablo Editor. 

ELIADE, M. 1967. Lo sagrado y lo profano. Madrid: Guadarrama. 

ESCOBAR, A. 1998, La invención del tercer mundo, Bogotá: Editorial Norma.

FALS BORDA, O. 1999. “Reforma política y ordenamiento territorial”, en: 

GARCÍA VILLEGAS, Mauricio. Et. Al. 2001. El caleidoscopio de las justicias 
en Colombia. Instituto Colombiano de Antropología, Bogotá.

GLUCKMAN, Max. 1974. Política, derecho y ritual en la sociedad tribal. 
Madrid: Akal.

GELLNER, 1995. Naciones y nacionalismo, México: Grijalbo-Conaculta. 

GNECCO, C. y Zambrano, M. 2000. Memorias hegemónicas, memorias disi-
dentes. El pasado como política de la historia. Bogotá: Instituto Colombiano 
de Antropología e Historia.



 AUTONOMÍA

247

GODELIER, M. 1981. Fetichismo, economía y religión, México: Siglo XXI.

-------. 1988. Lo ideal y lo material. Madrid: Taurus.

GONZÁLEZ, C. et. al. 1999. Conversaciones de paz. Redefinición del Estado. 
Bogotá: Mandato ciudadano por la paz, la vida y la libertad. 

HABERMAS, Jürgen. 1999. La inclusión del otro: estudios de teoría política. 
Paidos,  Barcelona.

HABËRLE, Peter. 2002. Pluralismo  y constitución, Tecnos.

HÖFFE, Oftried..2000. Derecho intercultural, Barcelona, Gedisa. 2000.

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS. Aspectos Nacionales e 
internacionales sobre derecho indígena. Universidad Nacional Autónoma de 
México, México, 1991. 

IRIGOYEN FAJARDO, Raquel. 1999. Pautas de coordinación entre el derecho 
indígena y el derecho Estatal. Fundación Myrna, Guatemala. 1999.

ISLA, A. 2002. Los usos políticos de la identidad. Indigenismo y Estado, Buenos 
Aires: Editorial de las Ciencias, FLACSO, Conicet-Argentina.

KLOOSTERMAN, J. 1997, Identidad Indígena. Entre Romanticismo y realidad, 
Amsterdam: Thela publishers.

LEE VAN COTH, D. 1996, Defiant Again: Indigenous Peoples and Latin Amer-
ican Security. Washington: Institute for National Strategies Stuides. 

LORENTE, B. 2000. “Los otros internos”, en UN periódico No. 12, Julio 9, 
Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

-------. 2000b. “Conceptos en torno a la gobernabilidad de la diversidad 
cultural. España y Colombia”, en Tocancipá, Jairo. Ciencias sociales y Estado 
nacional, Popayán: Universidad del Cauca, pp. 191-225.

LORENTE, B. et. al. 2001. Estudios introductorios en relaciones interétnicas, 
Bogotá: Corporación Colombiana de Investigaciones Humanísticas. 



UNIDAD 4

248

MALDONADO, L. F. 2001. “¿Qué une y separa a la Ley Orgánica de orde-
namiento territorial de los derechos humanos?”, en Pensamiento jurídico, 
N° 14, Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, pp. 107-117.

MALINOWSKI, B. 1945. Una teoría científica de la cultura, Buenos Aires: 
Suramericana.

MELO, J. O. 1995. Colombia Hoy. Perspectivas hacia el siglo XXI, Bogotá: 
Tercer Mundo.

MINISTERIO DEL INTERIOR. 1997. Del olvido surgimos para traer nuevas 
esperanzas, Bogotá, 1997.

ONIC, Memorias del I Congreso Nacional Indígena de Colombia. Bogotá, 1981

NATES, B. (ed.). 2001. Culturas y territorios en conflicto, Manizales: Univer-
sidad de Caldas.

OWYB, OIK, CIT, OGT. 2001. “Declaración conjunta de las cuatro orga-
nizaciones indígenas de la Sierra Nevada de Santa Marta para la interlo-
cución con el Estado y la sociedad nacional”, en Jangwa Pana, N° 1, Santa 
Marta: Universidad del Magdalena.

PALACIO CASTAÑEDA, G. 1996,  Pluralismo Jurídico, Unijus, Facultad de 
Derecho, Ciencias Políticas y Sociales, Bogotá: Universidad Nacional de 
Colombia.

PALERM, A. 1974 Introducción a la etnología. Los precursores. México: Insti-
tuto Nacional de Antropología e Historia.

ONIC-Cecoin 

Tierra profanada. Disloque Editores, Bogotá 1995.

PERAFÁN, Carlos Cesar. 

Sistemas Jurídicos tukano, chami, guambiano, Sicuani, Instituto Colombiano 
de Antropología, Bogotá. 1994.



 AUTONOMÍA

249

PRESIDENCIA DE LA REPÚBLICA. 1994. Constitución política de Colombia, 
Bogotá: Ministerio del Interior.

ROJAS, D. R. 1999. La diversidad cultural en la administración pública colom-
biana, Bogotá: Universidad Nacional de Colombia (inédito).

REICHEL DOLMATTOFF, Gerardo. Estudios Antropológicos. ICAN, 
Bogotá, 1977

ROLDÁN, ROQUE y Gómez, John Harold. Fuero Indígena Colombiano. 
Presidencia de la República, bogota, 1994.

SÁNCHEZ, Enrique et. Al. Derechos e identidad. Los pueblso indígenas y 
negros en la constitución política de 1991. Disloque Editores, Bogotá 1991.

SÁNCHEZ BOTERO, Esther. Derecho y pueblos indígenas en Colombia.
UNIJUS-UNAL, Bogotá, 2004.

SÁNCHEZ BOTERO, E. 2002. Política de reconocimiento de la diversidad 
étnica y cultural y de protección al menor. Jurisprudencia de la Corte Consti-
tucional. Biblioteca Básica, Programa del Entendimiento Intercultural, 
Bogotá: Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

SOUSA, B. de. 1997. “Hacia una concepción multicultural de los derechos 
humanos”, en Análisis político, N° 31, Bogotá: IEPRI, Universidad Nacional 
de Colombia, p.p. 3-16 

------. 1999. La globalización del derecho: Los nuevos caminos de la regulación y 
la emancipación, Bogotá: ILSA-Universidad Nacional de Colombia.

STAVENHAGEN, R. 1984. Clasificación de los derechos humanos, México: 
IIDH-Universidad Nacional Autónoma de México. 

------.1992. “Antropología y racismo: un debate inconcluso”, en Antropo-
lógicas, N° 4, Nueva Época, Mexico: Universidad nacional Autónoma de 
México, pp. 5-8. 

TOCANCIPÁ, Jairo (ed.). 2000. La formación del Estado Nación y las disci-
plinas sociales en Colombia, Popayán: Universidad del Cauca.



UNIDAD 4

250

TODOROV, T. 1991. Nosotros y los otros, reflexión sobre la diversidad humana. 
México: Siglo XXI.

TRIANA, Adolfo. 

Derecho y Cultura, Cuadernos del Jaguar, Bogotá, 1989.

TRIANA, G. 1990. Aluna. Jornadas regionales de cultura popular, Bogotá: 
Colcultura.

TAYLOR, Ch. 1993. La política del reconocimiento, México: Fondo de Cultura 
Económica. 

UPRIMNY, R. 2001. “Constitución de 1991. Estado social y derechos 
humanos: promesas incumplidas, diagnósticos y perspectivas”, en 
Universidad Nacional de Colombia, Seminario de evaluación, Bogotá: 
Universidad Nacional de Colombia, pp. 97-109.

ULLOA, Astrid. El nativo Ecológico. ICANH, Bogotá, 2005.

VV.AA. Geografía Humana de Colombia, Nueve Volúmenes. Instituto de 
Cultura Hispánica.

VV.AA. Diversidad es riqueza, Instituto Colombiano de Antropología, 
Bogotá, 1992.

VÁSQUEZ CARRIZOSA, A. 1994. La filosofía de los derechos humanos, 
Bogotá: Tercer Mundo. 

VILLORO, L. 1994, “Los pueblos indios y el derecho a la autonomía.” En: 
Revista Nexos, No. 197, México. Pp. 41-49

VICO, G. 1953. Prinzipi di scienza nuova, París: Ariel Doubine. 

VILLA, W. 2001. “Estado Multicultural y el nuevo modelo de subordi-
nación”, en: Universidad Nacional de Colombia, Seminario de evaluación, 
Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, pp. 135-142.

WALDMAN, P. 1997. Radicalismo étnico, Madrid: Akal. 



 AUTONOMÍA

251

ZAMBRANO, C. V. 1993. Antropología y derechos humanos. Bogotá: Colcien-
cias-Universidad de los Andes.

------. 2001. “Territorios plurales, dinámicas sociopolíticas y gobernabi-
lidad cultural”, en NATES, B. Territorios y culturas en conflicto, Manizales: 
Universidad de Caldas.

-------. 2002. Etnopolíticas y racismo. Conflictividad e interculturalidad en 
América Latina, Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

------. 2003. Apropiación y reconocimiento de los derechos de la diversidad. 
Antropología jurídica para la globalidad, México: Udual.

------ Ejes Políticos de la diversidad cultural. Siglo del Hombre, Bogotá. 2006

------Derechos, pluralismo y diversidad. Universidad Nacional de Colombia. 
2007.

------ Memoria y comunidad política. Universidad Nacional de Colombia. 
2007.



UNIDAD 4

252

GLOSARIO

Jurisdiccion Especial Indigena.- Es la facultad constitucional de las 
Autoridades indígenas de administrar justicia en todas las ramas del 
derecho, en forma autónoma, integral e independiente de acuerdo con 
los usos y costumbres ancestrales, las normas y procedimientos propios 
y la legislación indígena especial vigente dentro de su ámbito territorial.

Pueblos Indigenas.- Se entiende por pueblos indígenas los grupos, 
comunidades, parcialidades e individuos descendientes de los pobla-
dores originarios de América que tengan conciencia de su identidad 
étnica y cultural, manteniendo usos y valores de su cultura tradicional, 
así como instituciones de gobierno, de control social y sistemas norma-
tivos propios. 

Territorios Indigenas.- Se entiende por territorios indígenas las áreas 
poseídas en forma regular y permanente por un pueblo indígena y aque-
llas que, aunque no están poseídas en dicha forma, constituyen su hábitat 
o el ámbito tradicional de sus actividades sagradas o espirituales, sociales, 
económicas y culturales, así otros grupos étnicos o poblacionales habiten 
en dicho territorio. 

Autoridades De Los Pueblos Indígenas.- Son las personas o instituciones 
reconocidas por el respectivo pueblo indígena como las Autoridades legí-
timas que administran y ejercen justicia en los territorios indígenas de 
conformidad con sus usos, costumbres, normas, procedimientos, regla-
mentos de convivencia y la legislación especial indígena. 

Vinculación Social Y Cultural.- Para efectos de determinar la compe-
tencia se considera que un ciudadano es indígena por adopción cuando 
mantiene relaciones de filiación, pertenencia e identificación cultural con 
un pueblo indígena sometiéndose voluntariamente a los usos y costum-
bres de la respectiva comunidad con el ánimo de establecer su domicilio 
en el territorio indígena respectivo. 



 AUTONOMÍA

253

Autoridades Del Sistema Jurídico Nacional.- Para efectos de la presente 
ley se consideran autoridades del Sistema Jurídico Nacional las definidas 
en los artículos 11, 12 y 13 de la ley 270 de 1996, ¨ Estatutaria de la Justicia 
¨ o las que determine el legislador. 

Autoridades De Apoyo A La Administración De Justicia.- Para efectos 
de la presente ley se consideran autoridades de apoyo el Instituto Nacional 
Penitenciario- INPEC, El Instituto Colombiano Bienestar Familiar - ICBF, 
La Policía Nacional, El Departamento Nacional de Seguridad - DAS, y 
las demás que tengan atribuida por disposición legal o reglamentaria 
funciones de policía judicial o que coadyuven a la administración de 
justicia. 

Aplicación de sanciones 

La aplicación de sanciones en las comunidades indígenas, como quiera 
que cada comunidad tiene formas diversas de resolución de conflictos, 
está a cargo de personas que no siempre son los gobernadores del cabildo 
y que, incluso, pueden ser órganos colectivos.   Dentro del marco consti-
tucional, es posible que las comunidades indígenas apliquen una amplia 
variedad de sanciones, que pueden ser más o menos gravosas que las 
aplicadas fuera de la comunidad para faltas similares; es constitucional-
mente viable así mismo que conductas que son consideradas inofensivas 
en la cultura nacional predominante, sean sin embargo sancionadas en 
el seno de una comunidad indígena, y viceversa. En este punto, no entra 
la Corte a determinar cuáles pueden ser estas conductas, ni cuáles los 
límites de su sanción. Conforme con la perspectiva interpretativa seña-
lada anteriormente, corresponde al juez en cada caso trazar dichos límites, 
y al legislador establecer directivas generales de coordinación entre los 
ordenamientos jurídicos indígenas y el nacional que, siempre dentro del  
respeto del principio de la diversidad étnica y cultural, armonicen de 
manera razonable la aplicación de éste con las disposiciones de la Carta. 



UNIDAD 4

254

Autonomía 

Es la facultad de los pueblos indígenas para ejercer las propias formas de 
gobierno, de organización política, y de la administración de justicia; su 
núcleo es la existencia de autoridades propias y la potestad de ellas para 
establecer normas y procedimientos propios. 

Capacitación intercultural: 

Es la capacitación que desarrolla y potencia las nociones y prácticas sobre 
la autonomía de los pueblos indígenas y garantiza que el ejercicio de la 
coordinación se fundamente en la diversidad de los modos culturales de 
operar la justicia, y en el desarrollo de los pueblos indígenas de Colombia 
según su espiritualidad, tradiciones y concepciones del mundo. 

Concepción pluralista Intercultural

Una concepción pluralista de las relaciones interculturales, como la adop-
tada por la Constitución de 1991, rechaza la idea de dominación implícita 
en las tendencias integracionistas. Se puede entender que los términos 
“salvajes”, “incivilizados” han sido derogados tácitamente por las nuevas 
leyes que regulan la materia (v.gr. Convenio 169 de la OIT, que habla de 
“pueblos indígenas y tribales”) y, sobre todo, por la Constitución de 1991. 

Coordinación: 

Es una relación judicial que tiene la posibilidad de construir y desarro-
llar distintas prácticas, lógicas y conocimientos jurídicos y judiciales en 
contextos de diversidad cultural, étnica y jurídica, con miras a fortalecer 
la autonomía de los pueblos indígenas. 

Coordinación básica

Es la posibilidad para la actuación constitucional y procedimental, inme-
diata, de los administradores de justicia del sistema judicial nacional que 
los faculta para remitir un caso a la jurisdicción especial indígena y a 
los de la jurisdicción especial indígena para solicitarlo al sistema judicial 
nacional. 



 AUTONOMÍA

255

Coordinación intercultural: 

La coordinación jurisdiccional se manifiesta de modo intercultural, 
porque los administradores de justicia son involucrados para conocer lo 
sustantivo y procedimental de los sistemas judiciales que entran en rela-
ción. \Facultad para sistematizar procedimientos que permitan reconocer 
y construir formas sustentables de diálogo y respeto judicial, a corto, 
mediano y largo plazo. 

Cultura

La cultura es definida como el conocimiento adquirido que las personas 
utilizan para interpretar su experiencia y generar comportamientos”. /La 
cultura es la trama de significados en función de la cual los seres humanos 
interpretan su existencia y experiencia, así mismo como conducen sus 
acciones; la estructura social (sociedad) es la forma que asume la acción, 
la red de relaciones sociales realmente existentes. La cultura y la estruc-
tura social (sociedad) no son, entonces, sino diferentes abstracciones de 
los mismos fenómenos.

Derecho a la Integridad de los Pueblos Indígenas

Las decisiones judiciales en los territorios indígenas debe hacerse compa-
tible con la protección que el Estado debe dispensar a la integridad social, 
cultural y económica de las comunidades indígenas, integridad que 
configura un derecho fundamental para la comunidad por estar ligada a 
su subsistencia como grupo humano y como cultura. Para asegurar dicha 
subsistencia se ha previsto, cuando se trate de realizar cualquier acción 
del Estado en territorios indígenas y/o en relación con ellos, la participa-
ción de la comunidad en las decisiones que se adopten. De ese modo, el 
derecho fundamental de los pueblos indígenas a reservar la integridad se 
garantiza y efectiviza a través del ejercicio de otro derecho que también 
tiene el carácter de fundamental, como es el derecho de participación de 
la comunidad en la adopción de las referidas decisiones. 



UNIDAD 4

256

Derechos propios 

Conjunto de normas y procedimientos propios, aunque sean innovados, 
de los pueblos indígenas que están anclados en sus cosmovisiones, tradi-
ciones, culturas y espiritualidad. El derecho propio es el derecho interno 
de los pueblos indígenas el cual funciona y es administrado de modo 
cultural. 

Diversidad étnica y cultural

Informará de la variedad de formas culturales existentes en un territorio 
nacional o étnico, presentes incluso en las propias comunidades indí-
genas. 

Ejes interculturales: 

Los ejes son la espiritualidad de la diversidad de los pueblos indígenas 
en la que se fundan sus derechos propios y sus usos y costumbres, la 
potestad que cada uno de los pueblos indígenas colombianos tienen 
para impartir justicia según su identidad cultural, y, la autonomía de los 
pueblos indígenas la cual garantiza el ejercicio pleno del derecho a ser 
diverso culturalmente. 

Indígenas en la Constitución Política Vigente

Los grupos étnicos, calificados hace un siglo como “salvajes”, son conside-
rados por la Constitución actual como comunidades culturales diferentes 
y las personas que las constituyen, en consecuencia, tratadas como porta-
doras de otros valores, con otras metas y otras ilusiones que las tradicio-
nalmente sacralizadas con el sello de occidente. No son ya candidatos a 
sufrir el proceso benévolo de reducción a la cultura y a la civilización, 
sino sujetos culturales plenos, en función de la humanidad que encarnan, 
con derecho a vivir a tono con sus creencias y a perseguir las metas que 
juzgan plausibles, dentro del marco ético mínimo que la propia Consti-
tución señala. 



 AUTONOMÍA

257

Interculturalidad: es la cualidad cultural de las relaciones legales y sociales 
entre sistemas y operadores de justicia, indígenas y no indígenas, en cuyas 
manos está la posibilidad de construir, destruir o de-construir las relaciones 
de inclusión del pluralismo jurídico y del pluralismo antropológico. 

Interculturalidad (finalidad): La finalidad práctica de la intercultura-
lidad es sensibilizar a los operadores de justicia para que trabajen coordi-
nadamente en la transformación de la relación judicial entre los sistemas 
jurídicos de los pueblos indígenas y el sistema judicial nacional. 

Interculturalidad Plena

La interculturalidad plena es la relación constitutiva y estructurante de 
la coordinación, coadyuva a desarrollar la esencia de la coordinación que 
es evolucionar hacia la inclusión de formas plurales de justicia dentro 
del sistema judicial nacional, con el fin de garantizar la autonomía de los 
pueblos indígenas y el fortalecimiento de la diversidad cultural.

Jurisdicción Indígena

Hay cuatro elementos centrales de la jurisdicción indígena en nuestro 
ordenamiento constitucional: la posibilidad de que existan autoridades 
judiciales propias de los pueblos indígenas, la potestad de éstos de esta-
blecer normas y procedimientos propios, la sujeción de dichas jurisdic-
ción y normas a la Constitución y la ley, y la competencia del legislador 
para señalar la forma de coordinación de la jurisdicción indígena con 
el sistema judicial nacional. Los dos primeros elementos conforman 
el núcleo de autonomía otorgado a las comunidades indígenas -que se 
extiende no sólo al ámbito jurisdiccional sino también al legislativo, en 
cuanto incluye la posibilidad de creación de “normas y procedimientos”-, 
mientras que los dos segundos constituyen los mecanismos de integra-
ción de los ordenamientos jurídicos indígenas dentro del contexto del 
ordenamiento nacional. (C – 139 / 96)

Leyes de Origen

Son las leyes que rigen la identidad cultural de los pueblos indígenas, 
leyes ancestrales y fundamentales.



UNIDAD 4

258

Mínimos de coordinación 

Son la base que todo administrador de justicia, indígena y no indígena, 
tiene para trabajar desde el comienzo. Los mínimos permiten garantizar, 
respetar y promover los derechos de la diversidad étnica y cultural de los 
pueblos indígenas. 

Participación de los pueblos indígenas

La participación de las comunidades indígenas en las decisiones que 
pueden afectarlas en relación con la explotación de los recursos naturales 
y sociales ofrece como particularidad el hecho de que la referida partici-
pación, a través del mecanismo de la consulta, adquiere la connotación de 
derecho fundamental, pues se erige en un instrumento que es básico para 
preservar la integridad étnica, social, económica y cultural de las comu-
nidades de indígenas y para asegurar, por ende, su subsistencia como 
grupo social. De este modo la participación no se reduce meramente a 
una intervención en la actuación administrativa dirigida a asegurar el 
derecho de defensa de quienes van a resultar afectados con la autori-
zación de la licencia ambiental, sino que tiene una significación mayor 
por los altos intereses que ella busca tutelar, como son los atinentes a la 
definición del destino y la seguridad de la subsistencia de las referidas 
comunidades.  

Políticas públicas étnicas

Las políticas públicas para los pueblos indígenas están obligadas a cola-
borar efectivamente para la realización de los fines del Estado, en espe-
cial asegurando la convivencia pacífica y adoptando medidas en favor de 
grupos discriminados o marginados. La desatención de las circunstancias 
de riesgo que amenazan con  vulnerar el derecho a la vida compromete 
la obligación estatal de conservar el orden público y asegurar la convi-
vencia pacífica, máxime cuando la situación de conflicto se ve agravada 
por la omisión de la autoridad administrativa respecto del ejercicio de sus 
propias funciones otorgadas por ley, cuyo cumplimiento es imperativo 
para la constitución o modificación de situaciones jurídicas concretas que 
afectan los intereses de diversas personas o grupos sociales. Si bien las 
autoridades deben respetar el principio de autonomía de los pueblos indí-



 AUTONOMÍA

259

genas, debe tenerse presente que éste no es absoluto ni soberano y tiene 
límites bien definidos que no pueden interferir con la obligación estatal 
de conservar la paz en todo el territorio nacional, sin excepciones. Con 
mayor razón deben la autoridades ejercer las competencias que la ley les 
ha otorgado con miras a la protección y defensa de los pueblos indígenas. 
La omisión de la autoridad competente para tramitar el procedimiento de 
las políticas públicas contribuye  de manera directa a la vulneración del 
derecho a la paz y a la amenaza del derecho a la vida que se cierne sobre 
los miembros de las parcialidades indígenas en conflicto.  (T – 188 / 93)

Propiedad Colectiva de los Resguardos

El Constituyente de 1991 con el fin de proteger la integridad territorial y 
cultural de los pueblos indígenas estableció la propiedad colectiva de los 
resguardos y de las tierras comunales de las étnias asignándoles, entre 
otros, el carácter de inenajenables, de manera que no pueden ser objeto 
de venta o transacción alguna por parte de ninguno de los miembros que 
conforman la comunidad indígena. Quiso así el Constituyente defender 
las tierras de los pueblos indígenas como colectividad sujeta a tratamiento 
especial.

Pueblos Indígenas

Los pueblos indígenas han dejado de ser una realidad fáctica y legal 
para ser sujeto de derechos fundamentales; es decir, que éstos no sólo 
se predican de sus miembros individualmente considerados, sino de la 
comunidad misma que aparece dotada de singularidad propia, la que 
justamente es el presupuesto del reconocimiento expreso que la Consti-
tución hace “a  la diversidad étnica y cultural de la nación colombiana”.  

Regla de la Autonomía

A mayor conservación de usos y costumbres mayor autonomía; las 
normas constitucionales son mínimos para la realización constitucional 
máxima de los usos y costumbres; y las leyes de origen, derechos propios 
y usos y costumbres priman sobre las normas legales. 



UNIDAD 4

260

Usos y costumbres

Son las formas funcionales de las actuaciones en derecho según los casos 
que se presentan; los usos y costumbres se entienden en términos histó-
ricos. 

Aborigen

Originario del suelo en que vive. Tribu, animal, planta aborigen. Se dice 
del primitivo morador de un país, por contraposición a los establecidos 
posteriormente en él. 

Primitivo (a)

Primero en su línea, o que no tiene ni toma origen de otra cosa.

Perteneciente o relativo a los orígenes o primeros tiempos de algo.

Se dice de los pueblos aborígenes o de civilización poco desarrollada, así 
como de los individuos que los componen, de su misma civilización o de 
las manifestaciones de ella. 

Rudimentario, elemental, tosco.

Se dice del artista y de la obra artística pertenecientes a épocas anteriores 
a las que se consideran clásicas dentro de una civilización o ciclo, y en 
especial de los artistas y obras del Occidente europeo anteriores al Rena-
cimiento o a su influjo. Apl. a pers., u. t. c. s. m. Dicho de una palabra: Que 
no se deriva de otra de la misma lengua.

Pueblo.

Es el conjunto de personas de un lugar, región o país dotadas con un 
gobierno. También gente común y humilde de una población, o ciudad o 
poblado de menor categoría. 



 AUTONOMÍA

261

Sensibilizar.

Es hacer sensible o representar con sensibilidad. También es dotar de 
sensibilidad o despertar sentimientos morales, estéticos. 

Sensibilización.

1. f. Acción y efecto de sensibilizar.

3. Capacidad de respuesta a muy pequeñas excitaciones, estímulos o 
causas.

2. f. Biol. Mecanismo por el que la respuesta inmunitaria provocada 
por un antígeno aparece con mayor intensidad tras una administración 
inicial de este.

Traducir.

Hacer pasar de un lugar a otro, Expresar en una lengua lo que está escrito 
o se ha expresado antes en otra. Convertir, mudar, trocar. Explicar, inter-
pretar.

Cultura.

Es un cultivo o el conjunto de conocimientos que permite a alguien desa-
rrollar su juicio crítico, encaminado al pleno desarrollo de las facultades. 
También el conjunto de modos de vida y costumbres, conocimientos y 
grado de desarrollo artístico, científico, industrial, en una época, grupo 
social, etc Conjunto de las manifestaciones en que se expresa la vida 
tradicional de un pueblo.

Educación.

Crianza, enseñanza y doctrina que se da a los niños y a los jóvenes e 
instrucción por medio de la acción docente. La especial se imparte a 
personas afectadas de alguna anomalía mental o física que dificulta su 
adaptación a la enseñanza ordinaria.



UNIDAD 4

262

Educar.

Dirigir, encaminar, doctrinar. Desarrollar o perfeccionar las facultades 
intelectuales y morales del niño o del joven por medio de preceptos, ejer-
cicios, ejemplos, etc. Educar la inteligencia, la voluntad. Desarrollar las 
fuerzas físicas por medio del ejercicio, haciéndolas más aptas para su 
fin. Perfeccionar, afinar los sentidos. Educar el gusto. Enseñar los buenos 
usos de urbanidad y cortesía.

Entre

Denota la situación o estado en medio de dos o más cosas. Dentro de, en lo 
interior, Tal pensaba yo entre mí. Denota estado intermedio, Entre dulce 
y agrio. Como uno de. Le cuento entre mis amigos. Denota cooperación 
de dos o más personas o cosas. Entre cuatro estudiantes se comieron un 
cabrito Entre seis de ellos traían unas andas. Según costumbre de. Entre 
sastres. Expresa idea de reciprocidad. Hablaron entre ellos

Denotar.

Indicar, anunciar, significar.

Dicho de una palabra o de una expresión: Significar objetivamente. Se 
opone a connotar.

Connotar.

Dicho de una palabra: Conllevar, además de su significado propio o espe-
cífico, otro de tipo expresivo o apelativo.

Relación.

Exposición que se hace de un hecho. Conexión, correspondencia de algo 
con otra cosa.

Conexión, correspondencia, trato, comunicación de alguien con otra 
persona. U. m. en pl. Relaciones de parentesco, de amistad, amorosas, 
comerciales.Lista de nombres o elementos de cualquier clase. Informe 
que generalmente se hace por escrito, y se presenta ante una autoridad.



 AUTONOMÍA

263

Conexión o enlace entre dos términos de una misma oración; p. ej., en la 
frase amor de madre hay una relación gramatical cuyos dos términos son 
las voces amor y madre.

Conocidos o amigos influyentes. Sin relaciones no se puede triunfar en 
esa profesión

Relaciones públicas.

Actividad profesional cuyo fin es, mediante gestiones personales o con 
el empleo de las técnicas de difusión y comunicación, informar sobre 
personas, empresas, instituciones, etc., tratando de prestigiarlas y de 
captar voluntades a su favor.

Contexto.

Entorno lingüístico del cual depende el sentido y el valor de una palabra, 
frase o fragmento considerados. Entorno físico o de situación, ya sea polí-
tico, histórico, cultural o de cualquier otra índole, en el cual se considera 
un hecho. Orden de composición o tejido de un discurso, de una narra-
ción, etc.

Dinámico, ca.

Perteneciente o relativo a la fuerza cuando produce movimiento.

Dicho de una persona: Notable por su energía y actividad.

Parte de la mecánica que trata de las leyes del movimiento en relación 
con las fuerzas que lo producen. Sistema de fuerzas dirigidas a un fin o 
nivel de intensidad de una actividad.

Historia.

Narración y exposición de los acontecimientos pasados y dignos de 
memoria, sean públicos o privados. Disciplina que estudia y narra estos 
sucesos. Obra histórica compuesta por un escritor. La historia de Tucí-
dides, de Tito Livio, de Mariana. Conjunto de los sucesos o hechos polí-
ticos, sociales, económicos, culturales, etc., de un pueblo o de una nación. 



UNIDAD 4

264

Conjunto de los acontecimientos ocurridos a alguien a lo largo de su vida 
o en un período de ella. Relación de cualquier aventura o suceso. He aquí 
la historia de este negocio. Narración inventada. Mentira o pretexto. colo-
quio Cuento, chisme, enredo. 

Histórico

Perteneciente o relativo a la historia.

Averiguado, comprobado, cierto, por contraposición a fabuloso o legen-
dario.

Digno, por la trascendencia que se le atribuye, de figurar en la historia.





Junio de 2011


