Escuela Judicial
s “Rodrigo Lara Bonilla”s

Consejo Superior
de la Judicatura

Sala Administrativa

MODULO DE CAPACITACION
INTERCULTURAL INDIGENA







MODULO DE FORMACION INTERCULTURAL

PARA LA SENSIBILIZACION DE LA COORDINACION
ENTRE EL SISTEMA JUDICIAL NACIONAL Y
LA JURISDICCION ESPECIAL INDIGENA

Médulo de capacitacion
intercultural Indigena






PLAN NACIONAL DE FORMACION
DE LA RAMA JUDICIAL

CONSEJO SUPERIOR DE LA JUDICATURA
SALA ADMINISTRATIVA

HERNANDO TORRES CORREDOR

Presidente

JOSE ALFREDO ESCOBAR ARAUJO

Vicepresidente

JORGE ANTONIO CASTILLO RUGELES
FRANCISCO ESCOBAR HENRIQUEZ
NESTOR RAUL CORREA HENAO
RICARDO MONROY CHURCH
Magistrados

ESCUELA JUDICIAL
“RODRIGO LARA BONILLA”

GLADYS VIRGINIA GUEVARA PUENTES

Directora

DIEGO GERARDO BOLIVAR USECHE
Coordinador Académico



Ju
NN
‘9

Q'V'
a <
A <
k! H
< [
<, k o
7,
Ca DE ©

Consejo Superior
de la Judicatura

Escuela Judicial
“Rodrigo Lara Bonilla”

Sala Administrativa



MODULO DE FORMACION INTERCULTURAL

PARA LA SENSIBILIZACION DE LA COORDINACION
ENTRE EL SISTEMA JUDICIAL NACIONAL Y
LA JURISDICCION ESPECIAL INDIGENA

Médulo de capacitacién
intercultural indigena

CONSEJO SUPERIOR DE LA JUDICATURA
ESCUELA JUDICIAL “RODRIGO LARA BONILLA”
ORGANIZACION NACIONAL INDIGENA DE COLOMBIA



CONSEJO SUPERIOR DE LA JUDICATURA, 2011
Derechos exclusivos de publicacién y distribucién de la obra
Calle 11 No 92 -24 piso 4

www.ramajudicial.gov.co

Primera edicién: xxxxxxxx de 2011
Con un tiraje de 3000 ejemplares
Composicién: Autorun Disefo y Comunicacién

Impreso en Colombia
Printed in Colombia



OBJETIVO

Sensibilizar a los administradores de justicia de la Jurisdiccion Espe-
cial Indigena y del Sistema Judicial Nacional para que acttien en forma
coordinada y justa en el marco del Estado Social de derecho que nos
rige, lo hagan de modo intercultural y eficiente para la cabal realizacion
de los principios de la administracion de justicia, y lo sostengan en el
tiempo.

La sensibilizacién aspira a que todo juez de la Republica y toda auto-
ridad indigena reconozcan, respeten, valoren y adviertan la comple-
jidad y relevancia juridica del modo intercultural de impartir justicia.

FINALIDAD

Al finalizar el modulo de autoaprendizaje se espera que los administra-
dores de justicia -indigenas y no indigenas- del Sistema Judicial tanto
de la Jurisdicciéon Especial Indigena como de la Jurisdiccion ordinaria
(entre otras), tengan la sensibilidad, el conocimiento normativo basico
y las capacidades necesarias para poner en practica la coordinacion
judicial al amparo de las normas que regulan la imparticion de justicia
en nuestro pais y bajo los pardmetros de la interculturalidad, que el
nuevo marco constitucional ha interpretado como una garantia de legi-
timidad, reconociendo, valorando, respetando y advirtiendo la diver-
sidad étnica y cultural.



CONTENIDO

1.1.
1.2.
1.3.
14.
1.5.
1.6.

1.7.

1.8.
19.

OBJETIVO
FINALIDAD
PRESENTACION
INTRODUCCION

2. EL PLAN EDUCATIVO

Etapas del plan de estudios
1.6.1. Cronograma
24

3. EL MODULO
SENSIBILIZACION
PROPOSITO

1.10. OBJETIVOS
1. ESPIRITUALIDAD

1.1.
1.2.
1.3.
14.
1.5.
1.6.

.RESISTENCIAS

2.1.
2.2.

10

TEMA 1

Las culturas
TEMA 2

Las cosmovisiones
TEMA 3

Las Identidades

PROPOSITO
OBJETIVOS

14
17
23
23

26
28
45
45

45

50
50
61
61
74
74

89

89
89



2.3.
24.
2.5.
2.6.
2.7
2.8.
29.

RESISTENCIAS

TEMA 4

Historias

TEMA 5

Luchas indigenas

TEMA 6

Pensamientos Organizativos

291.

29.2.

29.3.

294.

295.

El indigenismo restaurador o cosmico

128

Los indigenas como campesinos

130

Posicion integracionista

130

La caracterizacion de la cuestion indigena en Colombia
131

Propuesta del posicion politica para el movimiento
indigena

131

2.10. PROPOSITO

2.11. OBJETIVOS

3. JUSTICIA
31. TEMAY7Y
3.2. Justicia
3.3. Sistemas Juridicos
34. TEMA9
3.5.  Derechos Indigenas
3.6. PROPOSITO
3.7. OBJETIVOS

90
95
95
114
114
124
124

141
141

141

146
146
161
166
166
187
187

11



4. AUTONOMIA

12

41.

4.2.
4.3.
44.
4.5.
4.6.

4.7

4.8.

49.

AUTONOMIA

TEMA 10

Pueblos Indigenas

10.1. Estado Social de Derecho
TEMA 11

Gobierno

TEMA 12

Territorios

BIBLIOGRAFIA

410. GLOSARIO

187

188
192
192
200
217
217
231
231
245
252



13



PRESENTACION

En desarrollo del Programa para el Fortalecimiento de la Jurisdiccion Espe-
cial Indigena, se presenta el Mddulo de Capacitacion Intercultural para la
Sensibilizacion en la Coordinacion entre el Sistema Judicial Nacional y la
Jurisdiccion Especial Indigena. Obedece a la necesidad de fortalecer la admi-
nistracion de justicia a nivel nacional, y a la sentida obligacion de la Rama
Judicial de avanzar en la organizacion y desarrollo del ejercicio del derecho y
del deber de administrar la justicia propia que tienen los pueblos indigenas.

Siguiendo con la tradicion académica de la Escuela Judicial “Rodrigo Lara
Bonilla”, y luego de un largo trabajo intercultural de consulta y validacion
por parte de los pueblos indigenas y de los jueces, el médulo ha sido orien-
tado al autoaprendizaje intercultural para conocer algunos aspectos sustan-
ciales de los diversos modos culturales de imparticion de justicia que tienen
tanto los pueblos indigenas como la naciéon colombiana, de tal modo que
dicho conocimiento sirva para la coordinacion entre la jurisdiccion especial
indigena y el sistema judicial nacional.

El propdsito es doble y en doble via.
Es doble porque se propone:

e Dar a conocer la existencia de los sistemas juridicos étnicos, mediante
nociones necesarias que permitan comprender porque los pueblos indi-
genas tienen la potestad legitima de impartir justicia.

e Coadyuvar a garantizar el ejercicio de la coordinacion entre el Sistema
Judicial Nacional y la Jurisdiccion Especial Indigena.

Es en doble via porque demanda:

e Sensibilizar a los administradores de justicia de la Rama Judicial del
Estado colombiano, tanto indigenas como no indigenas.

Lo intercultural consiste en interpretar casos y resolver problemas que no
son comunes ni para los jueces ni para las autoridades, que no excluyen
pro futuro la posibilidad de ampliar la interpretacion de los derechos y por
supuesto de las medidas concomitantes a ellas. La atencion ex novo y pro
futuro exigen una disposicion distinta frente al quehacer judicial intercul-
tural. Disposicion que no sera tan distinta al quehacer judicial cotidiano



como para no entender de qué se trata, y, en consecuencia buscara hacer
gala de un poco de sentido comun judicial.

La cuestion de fondo es -cuando de personas indigenas se trata- como posi-
bilitar el ejercicio de la Jurisdiccion Especial Indigena, como garantizar el
derecho del ciudadano diverso de serjuzgado segtin sus tradiciones y costum-
bres, y como llegar a coordinar legalmente para impartir justicia pronta, inde-
pendiente, eficiente —respetuosa de la diversidad étnica y cultural— y justa,
acatando lo que la constitucion manda: reconocer y proteger el fundamento
cultural del derecho de cada pueblo indigena —sin discriminacién alguna—
y, por supuesto, hacerlo sin que ella misma sea vulnerada siguiendo obvia-
mente su propio mandato.

En virtud de la inexistencia ain de una ley de coordinacion, el procedimiento
intercultural podria ser entendido como derecho constitucional aplicado, ya
que se orientaria a garantizar derechos fundamentales de maxima impor-
tancia, impartir justicia y proteger la diversidad étnica y cultural.

La facilitacion intercultural es el trabajo que se tiene que desarrollar,
tanto en los pueblos indigenas, como dentro del sistema judicial nacional,
para generar la sensibilizacion y la multiplicacion de operadores de la
justicia conocedores de la actuacion judicial con pueblos y personas indi-
genas. Los espacios curriculares se abren entonces a la sensibilizacion
para la coordinacion. Ese trabajo, ademds es importante para fortalecer la
sustentabilidad de la coordinacion jurisdiccional como el procedimiento
natural para garantizar el desarrollo de la Jurisdiccion Especial Indigena,
y la seguridad juridica de todo el sistema en la Rama Judicial.

“Nosotros como organizacion nos asiste la responsabilidad de como hacer
llegar a los lugares mis dificiles de nuestras comunidades, nos hemos pues-
to una meta, es el norte politico, es la tinica bandera en la camisa que tiene
puesta la Organizacion Nacional, de como llegar a convencer, a educar,
toda la sociedad que conforman el Estado colombiano. Desde este angulo,
desde la mirada de las dos cosmouvisiones yo creo que entramos a la realidad,
yo creo que llegamos al momento preciso, con las miles y miles de proble-
mas que atraviesa nuestro pais, nosotros estamos queriendo y haciendo un
ejercicio, construyendo una realidad, el pais que soriamos, el futuro de Co-
lombia y el futuro de nuestras organizaciones.” (lider Indigena)



La facilitacion intercultural coadyuva a desarrollar el deber que tienen
los funcionarios publicos de la rama judicial con los pueblos indigenas
y el de promover la diversidad cultural. Asi lo expresa un representante
indigena:

“La justicia ordinaria y jurisdiccion especial indigena es un capitulo mds
dentro de la historia del Estado Colombiano. Y de esta manera, de socia-
lizar en nuestras instituciones, en nuestras comunidades de base, sucede
esta reflexion. Yo creo que mds de uno lo ha dicho y a quedado sobre la
mesa: las voluntades de las partes y claramente la voluntad politica de
loas juezas, de los jueces, de los magistrados de como avanzar este episo-
dio y por tanto todo, cada espiritu de ser humano es protagonista de esta
historia”. (Representante indigena).

Este esfuerzo se ha realizado de manera colectiva. A las instituciones,
Consejo Superior de la Judicatura y la Organizacion Indigena de Colombia.A
la Escuela Judicial Rodrigo Lara Bonilla, en cabeza de su directora, Gladys
Virginia Guevara Puentes, al programa de Justicia de la ONIC, y a la
Facultad de Derecho. A las autoridades indigenas y jueces que participaron
en los talleres, en especial a quienes tuvieron que coordinar las actividades,
Adriana (q.e.p.d.), Gloria Amparo Campos y Luis Fernando Arias. Al equipo
de trabajo, Antonia Agreda, Marisol Diaz, Valentina Villegas y Daniel
Velandia.



INTRODUCCION

Intercultural es una palabra que nos obliga a pensar de un modo distinto.
Es necesario cambiar los modos de pensar que esconden ciertas pala-
bras, y no las palabras. Muchas palabras siguen significando lo mismo,
culturalmente, lo diga un experto, un neoéfito o un indigena. Lo peor es
que han pasado siglos encima de nosotros sin hacer una critica cultural a
las palabras. Palabras que no se escapan ni de los indigenas ni de los no
indigenas.

En Talaga, Cauca todavia los indigenas llaman a los no indigenas “racionales”.

Este modulo pretende sensibilizar al respecto; no profundizara en ello.
Lo que no se ha hecho en mas de quinientos afios, no se lograra modificar
con una centena de paginas. Pero si, podra decir con confianza, que esta
indicando una situacién compleja sin asomo de frivolidad. La sensibi-
lizacion es un llamado de atencion sobre cuestiones profundas que se
quieren poner de relieve cuando en verdad queremos relacionarnos con
los pueblos indigenas. Para comenzar a guiar nuestras inteligencias y
sentidos de justicia en esa linea, es que este mddulo es una sensibiliza-
cion intercultural, a la vez que un medio de aprendizaje sobre las reali-
dades judiciales en las que intervendran de algtiin modo los indigenas.

Si se piensa en el significado comdn y corriente de las palabras como
“barbaro”, “salvaje”, “indiecito”, “inteligentico”, “civilizado”, “estudiado”,
y se lo aplicamos al término “indio”, término que ya connota cuestiones
muy precisas, de las que muchas veces no podemos escapar, sabremos
que lo intercultural esta mas alla del significado “entre culturas”. No es
asi de simple, aunque entender interculturalidad como “entre culturas”

nos sirve de guia.

Las culturas no se relacionan en abstracto, y cuando se relacionan no son
las personas portadoras de cultura las que determinan el hecho intercul-
tural, aunque sin ellas no se podria manifestar explicitamente. Lo que
se relacionan no son indigenas con no indigenas, sino tradiciones espi-
rituales con filosoficas, leyes con costumbres, palabras con conceptos,
problemas con soluciones, y necesidades con satisfacciones. La preposi-



cion “entre” es denotativa de una relacion entre significaciones, sentidos,
costumbres, tradiciones, y modos de vida.

En suma, relacion de significaciones que son distintas entre si, suscitadas
por una misma cosa o situaciéon en contacto.

Segun la corte:

“El reconocimiento constitucional de la diversidad étnica y cultural
responde a una nueva vision del Estado, en la que ya no se concibe
a la persona humana como un individuo abstracto, sino como un
sujeto con caracteristicas particulares, que reivindica para si su pro-
pia conciencia ética. Valores como la tolerancia y el respeto por lo
diferente, se convierten en imperativos dentro de una sociedad que se
fortalece en la diversidad... En este nuevo modelo, el Estado tiene la
especial mision de garantizar que todas las formas de ver el mundo
puedan coexistir pacificamente, labor que no deja de ser conflicti-
va, pues estas concepciones muchas veces son antagonicas e incluso
incompatibles con los presupuestos que él mismo ha elegido para ga-
rantizar la convivencia.” (Sentencia T-496/96)

La misma Corte senald que

“aquellos eventos en los cuales resulta fundamental efectuar una
ponderacion entre el derecho a la diversidad étnica y cultural y al-
gun otro valor, principio o derecho constitucional, se hace necesario
entablar una especie de didlogo o interlocucion - directa o indirecta
-, entre el juez constitucional y la comunidad o comunidades cuya
identidad étnica y cultural podria resultar afectada en razon del fallo
que debe proferirse.” (Sentencia ;)

Una primera solucion a este tipo de conflictos, se ha planteado en términos
de un didlogo intercultural que sea capaz de trazar unos estandares
minimos de tolerancia, que cubran los diferentes sistemas de valores.

Es decir, lograr un consenso en aquel minimo necesario para la convi-
vencia entre las distintas culturas, sin que ello implique renunciar a
los presupuestos esenciales que marcan la identidad de cada una.



Ast lo entendié la Corte Constitucional, que en sentencia de 1996 establecid
los criterios que debera tener el intérprete para solucionar los conflictos que
puedan presentarse entre el principio de diversidad étnica y cultural y otros
principios de igual jerarquia, y sefialo los limites que, basados en un “verda-
dero consenso intercultural”, deberdn respetar las autoridades indigenas en
el ejercicio de funciones jurisdiccionales dentro de su territorio. Es obvio,
como lo sefiala la sentencia, que esa interpretacion no puede alejarse de las
caracteristicas especificas de la cultura involucrada , pues existen diferen-
cias en el grado de aislamiento o integracion respecto de cada una, que lleva
incluso a establecer diferencias en la manera en que determinan cada uno de
sus asuntos.

El marco constitucional colombiano permite entender la importancia colec-
tiva e individual de la proteccion cultural, espiritual e identitaria de las
personas y de los pueblos indigenas.

En cierta medida la corte ha previsto la interculturalidad a modo de que la
capacitacion intercultural es

“La funcion de una actividad como la mencionada, persigue la amplia-
cion de la propia realidad cultural del juez y del horizonte constitucional
a partir del cual habra de adoptar su decision, con el ethos y la cosmo-
vision propios del grupo o grupos humanos que alegan la eficacia de
su derecho a la diversidad étnica y cultural. A juicio de la Corte, sélo
mediante una fusion como la mencionada se hace posible la adopcion de
un fallo constitucional inscrito dentro del verdadero reconocimiento y
respeto de las diferencias culturales y, por ende, dentro del valor justicia
consagrado en la Constitucion Politica.” (Sentencia ;)

En la interpretacion juridica sobre el principio de diversidad étnica y
cultural, respecto de la solucion constitucional a conflictos con otros princi-
pios de igual jerarquia, se desarrolld la idea de didlogo intercultural, como
un minimo de convivencia entre las distintas culturas. Minimo que debe ser
tenido en cuenta en la administracion de justicia.

Los valores de la sensibilizacion en este modulo pueden resumirse en tres:
paciencia, apertura y respeto.



En palabras de un indigena, la paciencia trata:

“...de como entablar mecanismos de trabajo, de relacién, de coordina-
cion; pues lo mds importante es que sepamos que ambas jurisdicciones
debemos el respeto mutuo, que cada nosotros como jurisdiccion especial
tenemos nuestras particularidades y asi la desarrollamos, a veces es com-
plicado porque... hay gente que a veces no quiere aceptar esto... pero uno
debe ser como muy paciente y todo estd en la conciencia de uno...”

En palabras de un juez no indigena, la apertura busca:

“En la Constitucion del 91 no solamente se estd reconociendo la auto-
nomia de las comunidades en relacion con la administracion de justicia,
sino también a la organizacion politica y territorial de sus pueblos. Con
ella estan dadas las herramientas para que los jueces seamos mds abiertos
a reconocer en las autoridades judiciales de los territorios indigenas, las
autoridades tradicionales indigenas, la autonomia y el poder de jurisdic-
cion que se les ha dotado, independientemente de las leyes posteriores
que regulan, coordinan o articulan las dos jurisdicciones.”

En términos de la norma el respeto se establece ast:

“(...) las autoridades no indigenas respetardan la autonomia de los pue-
blos, autoridades y comunidades indigenas y no intervendrdn en la esfera
de gobierno y en la jurisdiccion indigena (...)” Decreto 1396 de 1996.

Al ser relacional la interculturalidad no busca ni la secesion judicial, ni la
subsuncion de la jurisdiccion indigena en cualquier otra, ni viceversa; por
el contrario busca que se puedan conectar —eso si— preservando la iden-
tidad judicial y construyendo la cooperacion, para que los sistemas juridicos
se desarrollen manteniendo celosamente sus respectivas independencias y
armonias internas.

Se encontrard aqui un lenguaje medido para que sea entendido tanto por
indigenas, como por abogados, sin que sea un lenguaje para menores de
edad o para principiantes de derecho, manteniendo un tono especializado
y respetuoso de la jerarquia de conocimientos que tienen quienes imparten
justicia en este pais, en los tribunales de orden nacional, regional, departa-
mental, municipal y étnico.



No se ha encontrado una explicacion razonable —pedagdgicamente
hablando— para hacer lo contrario a lo que aqui se ha sostenido como fruto
de la experiencia de los dos afios de trabajo intercultural que preceden estas
letras. No se sabe porque siempre se quieren hacer cartillas para nifos
destinadas a indigenas curtidos y experimentados en sus temas y sociali-
zados en modos orales de aprender, no escritos, y no pictoricos. Ni siquiera
es comprensible el didactico argumento de que ello se hace necesario para
traducir a un lenguaje mas comprensible para los indigenas, lo cual dejaria
por fuera a los jueces y no seria intercultural.

Una cartilla para indigenas con el modelo de comunicacion para menores de
edad y que ademas se escribe en espanol (técnicamente habria que hacer 84
cartillas con imagenes visuales que correspondieran de manera especifica a
cada pueblo), no estd parada en la traduccion, sino en algo muy grave: “una
vieja mentalidad que piensa que el indio es bobo”, ensend un viejo llamado,
Juan Tunubald, en el marco de una peritacién antropoldgica para un juzgado
promiscuo, el dia mismo que dijo “no entiendo porque usted tiene que decir
quien soy yo, si apenas nos miramos. O el derecho que se lo pide es de sordos
o es de tontos; ;donde esta mi voz, mi persona? Para qué siglo de tantas cien-
cias, si no sirven para nada. Mi palabra tiene mads fuerza porque esta escrita
en el pishi misak, que es el viento. Nuestras palabras no se las lleva el viento
como le pasa al blanco™.

Es irénico que quienes defienden los argumentos de la “cartillomania”
destinada a los indigenas (las mds de las veces no llegan a los destina-
tarios porque se quedan en los archivos personales de los funcionarios),
las hacen de manera genérica y abstracta, aunque pinten a un arhua-
co o a un guambiano o lo que les represente mejor a un indigena, y lo
hacen en espariol (;presupondrin que por ser indigenas los indigenas
tienen un solo modelo pedagdgico genérico que hace del espariol el vehi-
culo universal? cuestion erronea por principio). En esos casos la teoria
del curriculum oculto es 1itil para hacer evidente de manera pedagogica,
lo que el sentido comiin ya ha mostrado, la serie de prejuicios raciales y
étnicos en los que descansan las ideas de que si no es con cartillas los
indigenas no entienden nada®.

1 Los entrecomillados son frases extractadas de la grabacion realizada durante el peritaje.

2 La identificacién de lo oculto es una respuesta critica al asunto de la perversa y obstinada forma como actiia
la hegemonia cultural en la vida cotidiana (aunque nos creamos antiracistas, seguimos siendo racistas:
no pocos piensan que los colombianos somos una “raza”, y no lo dicen eufemisticamente,. En materia
intercultural la critica debe ser persistente y vigilante sempiterna porque ayuda a transformar los supuestos



En los idiomas indigenas esa critica tendria multiples traducciones segtun
el idioma del cual se tratare. Traducir, pues, excederia nuestras limitaciones
practicas’®, pues significaria llevar estas palabras a las palabras de 84 idiomas
distintos. Lo que si se puede decir es que se encontro la formula para que
pudiera ser traducido: un ejercicio de reflexion de miembros indigenas de la
red de formadores con sus comunidades en los fogones de sus propias comu-
nidades; un ejercicio de comunicacion en las reuniones interculturales que
acompanan el médulo, y, un ejercicio de acompanamiento en las actividades
judiciales cotidianas en las que sea necesario coordinar.

Se recoge, entonces, un pensar intercultural acumulado en dos anos de
trabajo y didlogo que procede de jueces y autoridades indigenas. El didlogo
intercultural se entendié como el conector 1til para relacionar a los jueces, a
los magistrados y a las autoridades indigenas con la finalidad de conocerse,
comprender las realidades étnicas e indigenas, compartir criterios judiciales,
coordinar asuntos y procedimientos, y crear un entorno de confianza entre ellos.

hegeménicos de la cultura, preservando la diferencia cultural que la estética cartillerana sacrifica o merma,
conculcando de paso los derechos. Que quede claro, la discusién no estd aqui en si es bueno o malo hacer
cartillas, sino en los fundamentos pedagdgicos con los que ellas se conciben, que son las mds de la veces
bastante paternalistas y etnocéntricos, desconociendo el sentido estricto de los alcances de la diversidad
cultural la que desdibujan con el pueril retorno a una infantilidad hipotética.

3 Esa limitacion prictica se ha resuelto de la siquiente manera, segiin unos principios de igualdad, consulta y
sentido comuin. El de igualdad por que al poner un ejemplo quedaria. El de consulta porque cada pueblo
debe traducir esto y ojald que en el proceso se puedan hacer cartillas escritas por sus propios pueblos.
Sentido comiin porque se ha tenido el espaiiol como lengua de comunicacion y estas palabras proceden de
los talleres.



2. EL PLAN EDUCATIVO

ETAPAS DEL PLAN

+ REUNION D CONTACTO
INTERCUILLTURAL

+ TRABAJO INDIVIDUAL
INTERCULTURAL

¢ TRABAJO ENI GRUPOS DE RED
(subgrupo)

+ REUNION RECONOCIMIENTO!
INTERCUICTURAIL

s EVALUAGIONI Y REFUERZO

Etapas del plan de estudios

1. Reunién De Contacto Intercultural

La reunion intercultural es una reunion presencial que tiene por objeto poner
en contacto a los formadores y formadoras para afrontar un primer problema
de dialogo intercultural. Fijar los procedimientos de reconocimiento de prac-
ticas distintas y tratar de definir en comun los criterios a desarrollar, pues se
encontraran distintas asimetrias, pero también grandes posibilidades.

2. Trabajo individual intercultural

El trabajo individual es también intercultural, aunque no se haga en grupo.
Es intercultural porque se hace pensando en el grupo y porque el trabajo
individual lo que hace es preparar las sesiones grupales. Es intercultural
porque el formador se sensibiliza sobre la diferencia cultural y la historia de
los pueblos indigenas de su region.



3. Trabajo en grupos de red (subgrupo)

Generalmente los andlisis individuales producen dudas que nos llevan a
hacer consultas con amigos, con instituciones. Incluso con miembros de
una red o grupo al que pertenecemos. Es un modo casi natural de aprender.
Cuando se produce el trabajo en red, o en subgrupos, tenemos posibilidades
de ampliar nuestras ideas y de mejorar nuestros conocimientos.

4. Reunidén de reconocimiento intercultural

Esta reunion se asemeja a las mesas de trabajo que tiene la Escuela Judicial
Rodrigo Lara Bonilla. La reunion de reconocimiento intercultural se produce
cuando el grupo ha generado una necesidad de encuentro. La necesidad
de encuentro se produce por organizacion académica, pero también por el
trabajo de los miembros de la Red. Es una mesa para poner en discusion
conocimientos, plantear avances y limitaciones. Es una reunion académica
que debe reflejar el comportamiento que se dio en los talleres. De mayor
apertura de los participantes, mas confianza en el tratamiento de los temas
espinosos, en fin, una mesa en la que se puede dialogar sobre el principio de
coordinacion.

5. Etapa de evaluacién y refuerzo

La evaluacion es hecha por los mismos formadores y debe dar cuenta de la
evolucién en su formacion judicial, intelectual y personal. Se trata de encon-
trar apoyos que fortalezcan el proceso de autoaprendizaje y de socializacion
de una manera sostenible en el tiempo.

Cronograma
Unidades tematicas: Cuatro

e Espiritualidad, resistencia, justicia y autonomia.

Temas: Doce
Sub-temas: 36

Intensidad por Unidad 125 horas



e Una unidad cada tres meses, un tema por mes.
e Un subtema por semana.

Ejes de formacion

e Reconocer
e Respetar
e Valorar

e Advertir

COMPONENTE

La identidad culnwal  la sutonomis
i pANTiY {1I5H 218
da 1

mipos del derecho.

Valarar : i1e & 2 i ¢ la importaneis de 13




3. EL MODULO

En el marco del Programa de Fortalecimiento del Programa de Fortaleci-
miento de la Coordinacion entre la Jurisdiccion Especial Indigena y el
Sistema Judicial Nacional, se convocd, mediante concurso, la consultoria
para desarrollar un médulo de capacitacion intercultural. Para ello se fijaron
unos términos de referencia muy precisos, en los que, se destaco la necesidad
de consultar a los pueblos indigenas y coordinar con la Escuela Rodrigo Lara
Bonilla del Consejo Superior de la Judicatura.

Elmoddulo es el resultado de una fase de consulta y autodiagnostico de necesi-
dades de capacitacion con funcionarios de la Rama Judicial, especificamente
jueces, y autoridades y lideres de los pueblos indigenas, de estudio sobre los
derechos de los pueblos indigenas, y de trabajo que diera luces sobre cual
seria el mejor modo de iniciar una sensibilizacién sobre la coordinacion.

Se realizaron tres talleres de autodiagndstico. Fueron organizados por el
Consejo Superior de la Judicatura y por la Organizacion Nacional Indigena
de Colombia, y el desarrollo de ellos fue coordinado por la Universidad
Nacional de Colombia. El primero se realiz6é en Bogota con representantes
indigenas y jueces de la Orinoquia y de la Amazonia; el segundo fue en Santa
Marta con representantes del Norte de Colombia, y, el tercero, en Armenia
con representantes del Centro y sur-occidente.

Cada taller de autodiagndstico demostro la enorme diversidad y comple-
jidad para abordar las tareas de coordinacion, pero a la vez, la intencion de
superarlas. Un enorme esfuerzo y una gran voluntad para activar el fortale-
cimiento de la administracion de justicia en Colombia, desde la perspectiva
de la potestad que tienen los pueblos indigenas de impartir justicia.

ORGANIZACION

Las unidades de aprendizaje estdn organizadas curricularmente para
garantizar que el ejercicio de la coordinacion se fundamente en la claridad
de competencias, legitimidades y poderes jurisdiccionales de cada de las
jurisdicciones de la rama judicial, incluida la de los pueblos indigenas, y
para potenciar la autonomia de ésta tltima. Grosso modo, se busca que los
administradores de justicia puedan acercarse de manera integral al ntcleo
esencial de los sistemas de justicia étnicos cobijados por la rama judicial
en la jurisdiccion especial indigena; y con base en ese acercamiento logren



entender la importancia de coordinar diferencialmente con dichos sistemas,
pues como es obvio, cada pueblo indigena tiene el suyo propio y es diferente
de los restantes.

La capacitacion intercultural busca, entre los administradores de justicia,
indigenas y no indigenas, del sistema judicial nacional y de la jurisdiccion
especial indigena:

e Valorar los sistemas juridicos indigenas de Colombia que ascienden a 102,
uno por cada pueblo indigena colombiano reconocido.

e Propiciar la coordinacion intercultural e Interjurisdiccional.

e Reconocer el didlogo intercultural en el respeto de las decisiones jurisdic-
cionales de cada sistema

e Fortalecer la cooperacion judicial.
e Aprender técnicas y métodos que les permitan coordinar justamente.

Actuar en derecho y proponer medidas técnicas, tanto juridicas como admi-
nistrativas, que respeten los derechos de fundamentales de los pueblos
indigenas. El mddulo es una herramienta para tomar decisiones de coordi-
nacion en los procesos judiciales que abordan cuestiones indigenas, habi-
lita al formador en formacion juridica, politologica y antropoldgica para
que puedan coordinar decisiones judiciales que permiten amparar mejor
los derechos de los ciudadanos y de la diversidad étnica y cultural de los
colombianos, darle sustentabilidad a las instituciones de la coordinacion y al
fortalecimiento de la jurisdiccion especial indigena, y, obtengan del derecho
indigena una fuente del derecho nacional.

Ademas, por su cardcter intercultural y de autoaprendizaje, estimula la
cooperacion, el intercambio, la solidaridad y la critica con el fin de establecer
la franqueza y la cooperacion para el didlogo intercultural, para adminis-
trar la justicia. Se incorporaran capacitador@s indigenas y no indigenas, se
conformard la red intercultural de formadores judiciales, y se disenara el
plan de seguimiento y evaluacion de impacto del componente intercultural.

El médulo de sensibilizacion ha de tener la posibilidad de mejoramiento
permanente, sobre la base de una permanencia basica. Pues aunque llegue el
momento de sancionar la ley de coordinacion la sensibilizacion puede seguir
mejorando.



SENSIBILIZACION

“Es precisamente en relacion con el reconocimiento de la diversidad étni-
ca y cultural que se plantea el primer reto para la interpretacion armonica
y coherente de la Carta Politica, ya que por otra parte el ordenamiento
juridico superior no renuncia a la universalidad de los derechos funda-
mentales.”

La Constitucion al reconocer la diversidad étnica* y cultural® de la nacion
colombiana obliga al Estado a protegerla, promoverla y difundirla. El Articulo
7¢ de la CPC-91 al declarar que “el Estado reconoce y protege la diversidad
étnica y cultural de Colombia”, definid la politica estatal para la diversidad:
reconocerla y protegerla, generando acciones institucionales especificas en
concordancia con el ideal constituyente de sostener y mantener la diversidad
de la nacion.

Concibid, ademas, dos formas generales de diversidad, la étnica y la cultural,
que presuponen sujetos diferenciados. Reconocer la diversidad significo
admitir la existencia multiple, variada y concreta de la poblacién colombiana,
por lo que la norma afecto la definicion del Estado y de la nacion. La vision
sobre la composicion multiple o plural de la sociedad derivo en una politica
de Estado, un multiculturalismo de Estado: la proteccion®.

La sensibilizacién, como proceso central de formacién que debe dar cuenta
este modulo, tiene tres ejes: la coordinacion, la interculturalidad y la tradi-
cién. La coordinacion es el objeto de la practica pedagogica: jueces y auto-
ridades indigenas deben coordinar, la interculturalidad su identidad pues
requiere del didlogo entre varias culturas, y la tradicién porque es necesario
promover, desarrollar y hacer tradiciéon para coordinar, mejor dicho, desa-
rrollar una cultura de la coordinacion.

4 “El Estado reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de la Nacién colombiana.” Articulo 7, Constitucion
Politica de Colombia, CPC, (Presidencia 1994:13)

5 El pardgrafo segundo, Articulo 70, de la CPC, indica: “...La cultura en sus diversas manifestaciones es
fundamento de la nacionalidad. El Estado reconoce la igualdad y dignidad de todas las que conviven el
pais. El Estado promoverd la investigacion, la ciencia, el desarrollo y la difusion de los valores culturales
de la Nacién...” (Presidencia 1994:29)

6 Si este arqumento es aceptado se puede entender, de manera simple, que cuando se habla de multicultural se
entiende el conjunto de las expresiones culturales y étnicas diversas dentro de un territorio determinado o
jurisdiccién particular. Por extension, se puede decir que lo multi o pluriétnico se entiende como el conjunto
de la diversidad de pueblos, en el sentido cultural de nacionalidad en desarrollo, existentes dentro de un
espacio politica y administrativamente determinado (cfr. Zambrano).



La sensibilizacién, como proceso de referencia de contenidos, dara cuenta de
los aspectos fundamentales histdricos (resistencia), legales (justicia), morales,
culturales (espirituales), e institucionales (autonomia) de la Jurisdiccion Espe-
cial Indigena. La finalidad es que exista una mayor comprension tanto de
los Jueces de la Reptuiblica como de las Autoridades Indigenas para que ejer-
ciendo la competencia, la independencia y la imparcialidad puedan llevar a
cabo una coordinacion jurisdiccional entre las distintas jurisdicciones de la
Rama Judicial y la Jurisdiccion Especial Indigena, coordinacion que debera
ser respetuosa, intercultural, justa y legal .

Es de meridiana claridad que ningan ciudadano, mucho menos un juez,
podria obstaculizar el ejercicio de la justicia. Los pueblos indigenas tienen
el derecho de impartir su propia justicia, seguin sus usos y costumbres, y la
facultad o deber de hacerlo. Por eso es interesante considerar los siguientes
aspectos para avanzar en la conceptualizacion y el esclarecimiento de los
contenidos de la jurisdiccion y de la coordinacion, para reforzar la necesidad
de comprender los matices que le impone la diversidad cultural al caracter
especial de la jurisdiccién, como derecho y como facultad.

Las mas de las veces los abogados litigantes por hacerse de un cliente les
dicen a los indigenas que les han violado sus derechos constitucionales. Si se
estuviera bajo el marco constitucional anterior llevarian muy seguramente
razon, pero bajo el actual estarian virtualmente cometiendo un error de
interpretacion muy serio, pues sus acciones conducirian a la inestabilidad
del sistema juridico y a quebrantar su seguridad.

Se restaria autoridad a la jurisdiccion haciendo creer que se puede litigar el
sometimiento de cualquier persona a una jurisdiccion. Es necesario entender
que muchas veces los indigenas por temor a los castigos severos que se
imponen en su comunidad se amparan “en la ley de los blancos”, pero el juez
que conozca ello deberia remitirlo a la jurisdiccion indigena.

¢Un juez no competente que le llega a su despacho un caso de un menor,
consideraria aceptable impartirle justicia si el menor le pide que lo juzgue
‘porque le parecio ser una persona chévere’ o lo remitiria lo mas pronto
posible a la jurisdiccion de menor?; jcudnto tiempo le llevaria decidir el caso
y que procedimiento seguiria?; ;es pensable que los litigantes en materia de
menores discutieran la competencia especializada de menores salvo en las
excepciones de ley?



Interesa que el lector se sitte en el entorno cultural (Espiritualidad), histérico
(Resistencias), juridico (Justicia) y politico (Autonomia) de la sensibilizacion
intercultural para la cabal comprension de la Jurisdiccion Especial Indigena
y la coordinacion jurisdiccional entre ella y las otras jurisdicciones legales
colombianas.

Tres nociones centrales, las cuales deberian tenerse siempre presentes pues
a la postre podrian constituirse en ejes de fundamentacion para algunos de
los derechos basicos del ejercicio de la potestad de impartir justicia, son:

e Lajurisdiccion de los sistemas juridicos de los pueblos indigenas.
e La competencia primigenia de las autoridades indigenas.
e La coordinacion jurisdiccional basica.

La primera, jurisdiccion de los sistemas juridicos de los pueblos indi-
genas, es una nocién que da centralidad al reconocimiento. Lo que en
realidad se reconoce no es la potestad de impartir justicia, sino la existencia
de los sistemas juridicos propios y especificos de los pueblos indigenas y a
la potestad que ellos mismos les confieren a algunas personas de su comu-
nidad para impartir justicia. Dicho de otro modo ese concepto es relativo de
manera directa al hecho de que los indigenas tienen sus propias filosofias
juridicas, sus privativos drdenes normativos, sus adecuadas instituciones y
sus pertinentes jueces; y, que tal orden, dichas instituciones y esos jueces son
diferentes, competentes, independientes y auténomos en sus procedimientos
y decisiones. Con el reconocimiento de la jurisdiccion lo que se acepta es la
existencia real y juridica de la autonomia diferencial de los sistemas juridicos
de los pueblos indigenas respecto del sistema juridico nacional que lo reco-
noce, con base en las siguientes caracteristicas propias: un sistema cultural,
una trayectoria historica, una formacion juridica y una configuracion poli-
tica; vale decir, son sistemas juridicos que dependen de sus propios sentidos
de espiritualidad, resistencia, justicia y autonomia.

Se entiende entonces que la jurisdiccion indigena estd constituida por los
sistemas juridicos de todos y cada uno de los pueblos indigenas, y ejercen en
el marco de la sociedad y el Estado colombianos como jurisdicciones propias.
Sin ir muy lejos, se esta hablando de 84 jurisdicciones efectivas, todas dife-
rentes entre si, debido a que cada pueblo indigena posee un sistema juridico
propio y dindmico, culturalmente definido y vigente en la actualidad. Con
dicho sistema cada pueblo indigena ha resuelto a su leal saber y entender las



cuestiones relativas al orden organizativo social y étnico ab origine, tanto en
lo interno como en lo externo.

La segunda nocion, competencia primigenia de las autoridades indigenas,
es un corolario de la primera nocion, pues teniendo el caracter originario, la
competencia no esta determinada por una ley o por una constitucién politica
externa y temporal, sino que es relativa al sistema juridico indigena espe-
cifico. La competencia es derivada del sistema juridico al que pertenece la
autoridad a la que se le encomienda; no es una nocion abstracta y por ello es
un asunto primordial para los pueblos indigenas. La competencia de las auto-
ridades indigenas, en consecuencia, también es anterior a la juridicidad del
Estado colombiano que le atafie (pasado, presente o futuro), sea cual fuere la
historia que lo instituya, interna y externamente; es decir, es primitiva —que
es una nocion intercultural y primordial— porque la imparticion de justicia
busca “armonizar el orden social” que es un principio fundamental para
garantizar el orden social y étnico, ab origine.

Se entiende entonces que la competencia deriva de la cultura, la historia y el
derecho de los pueblos indigenas, son los pueblos quienes escogen su auto-
ridad y establecen todos los criterios de seleccion, formacion y ritualidades.
El concepto de primitivo usado se refiere a que a que la competencia juris-
diccional indigena proviene de su propio sistema juridico y no tiene ni toma
origen de otra cosa juridica o sistema judicial. Esa razén motivé a muchos
indigenas durante el proceso de trabajo a criticar el llamado “sistema juri-
dico nacional”. Se preguntaban ellos acerca de ;como se podia hablar de un
derecho colombiano? si ese derecho bebia de las fuentes del codigo napoled-
nico y otros textos legales extranjeros. Lo cierto es que todo sistema juridico
se alimenta de normas externas, sin que por ello pierda su identidad ni su
originalidad, pues esta en la naturaleza de todo sistema juridico cambiar y
armonizarse historicamente con los tiempos.

La tercera y ultima nocion, es la coordinacion jurisdiccional basica. Se
entiende que la coordinacion jurisdiccional se desarrolla naturalmente de
manera necesaria, fluida, contextual y general con otras jurisdicciones, sean
ordinarias, administrativas, constitucionales, universales, globales, etc., para
buscar la cooperacion, solidaridad y autonomia judicial entre sistemas juri-
dicos sin distincion jerarquica o territorial’, de acuerdo con la formas de
coordinacion que cada pueblo tiene con arreglo a sus costumbres.

7 Seguin Yrigoyen (1999) los ejes para resolver conflictos de competencia son: 1) material, 2) territorial, 3)



Un juez ordinario puede hacerle justicia a un indigena coordinando, lo que
no es lo mismo que impartir justicia coordinando. Se puede impartir justicia
sin coordinar, por ejemplo la justicia —étnicamente diferenciada— la cual
debe impartirla una autoridad de un pueblo indigena ejerciendo su compe-
tencia en la Jurisdiccion Especial Indigena, o como lo puede hacer cualquier
otro juez de la Republica.

1. Bloque jurisdiccional intercultural

“Voy a darles, dos puntos muy importantes -de acuerdo a la reflexion
que se hizo ayer-y vengo confiado de que ya tiene preparado de Justicia
atenta de Resguardo para indigenas y no indigenas, un punto; justicia
para indigenas fuera del resgquardo otro punto”.

La jurisdiccion es un poder genérico que otorga la facultad de impartir
justicia dentro de los poderes y atribuciones de la soberania del Estado; la
competencia es la forma como se ejerce esa jurisdiccion por circunstancias
concretas, en este caso la calidad indigena, de materia, cuantia, grado, turno,
territorio. Facultad de la autoridad indigena para conocer cualquier asunto
dado siempre y cuando el asunto haya conducido al autorreconocimiento de
una persona como indigena, y cuando la infraccion se haya cometido por indi-
gena en territorio indigena. Hay necesidad de coordinacién cuando se presenten
excepciones a dicha regla, pues es posible que existan conflictos de competencia.

Todos los jueces y autoridades tienen jurisdiccion porque tienen el poder
de administrar justicia, pero cada juez y autoridad tiene competencia para
determinados asuntos, las autoridades indigenas son competentes en todas
las materias porque representan sistemas juridicos complejos. La compe-
tencia es en razén de la materia, la calidad indigena de la persona, el terri-
torio. Aqui la competencia objetiva es la calidad de persona indigena, pues
es lanaturaleza de la causa. Este libro forma parte un importante proceso de
fortalecimiento de la jurisdiccion, que apoyara la capacitacion intercultural,
y es apenas el punto de partida que consiste en la sensibilizacion al respecto.
Es decir, sirve para poner el tema sobre la mesa en el marco del plan educa-
tivo para la capacitacion intercultural sobre la coordinacion jurisdiccional

personal, 4) temporal, 5) descriminalizacién del derecho indigena, 6) respeto a decisiones urisdiccionales
indigenas, 8) remision inmediata a la jurisdiccion indigena competente, fortalecimiento de la jurisdiccion
indigena, 10) apoyo a sistemas juridicos, 11) procedimientos para reolver la presunta violacion de derechos
humanos por el derecho indigena.



entre el sistema juridico nacional y los sistemas juridicos indigenas acogidos
dentro de la Jurisdiccion Especial Indigena. Se comienza por decir, para
luego desarrollarlo, que del caso en estudio son dos las hebras que harian la
malla: la Jurisdiccion Especial y la Coordinacion.

Dos cosas saltan a la vista inmediatamente: jcomo asi que sistemas juridicos
(en plural) acogidos dentro de la Jurisdiccion Especial Indigena?; ;Acaso la
jurisdiccion no es solo una por igual para todos los indigenas sin distincion
alguna de etnia, raza, confesién, credo y cosmovision?

Cualquier persona podria decir iréonicamente que se descubri6 el agua
tibia. Pero no es asi, no. “Haz las cosas antes de juzgarlas, por lo menos
entiéndelas”. La presencia de los sistemas juridicos produce un efecto que
altera completamente cualquier relacion que se establezca con la jurisdic-
cién indigena, lo cual incidira directamente sobre el modo legal de enten-
derla y de actuar. Probablemente, el dia de manana un concepto desacorde
con la institucionalidad (téngase en cuenta la existencia al respecto de
normas constitucionales, legislativas y auxiliares, vr. gr. los articulos 7 y
246 constitucionales, 11 y 12 de la Ley 270 de 1996, y 8, 9 y 10 de la Ley 21
de 1991, sentencias SU-039/97, SU-510/98 y SU-1150/00, entre otras) podria
llevar al hecho de que se impida a un igual impartir justicia (poder que por
mandato constitucional y legislativo existe ya).

De suceder tal interpretacion por fuera de derecho no sélo pondria en la
balanza el hecho de una infraccion, sino la disposicion que se ha quebran-
tado la seguridad juridica del sistema, o de si se ha prevaricado o no.

e Sellamara en adelante BIJ, Bloque Intercultural Jurisdiccional, al conjunto
de normas legislativas basicas que brindan seguridad juridica y legiti-
midad al ejercicio de la jurisdiccion especial indigena. Ellas son los arti-
culos 2, 4, 7, 10, 93, 246 y 330 de la Constitucion Politica de Colombia de
1991, los articulos 1, 4, 5,7, 9, 11 y 12 de la Ley 270 de 1996, y los articulos
1, 8,9y 10 de la Ley 21 de 1991. Los cuales pueden ser interpretados con
base en todos los criterios, constitucionales, legales y auxiliares de ley.

El BIJ es un conjunto de normas legislativas® que permite una doble entrada
para determinar la competencia de la Jurisdiccion Especial Indigena: el
autorreconocimiento de los indigenas, y en segundo lugar la potestad de

8 Para Rodriguez (2005) “las normas legislativas son prevalentemente reglas, mientras que las normas
constitucionales sobre derechos y sobre la justicia son prevalentemente principios... (citando a Zagrebelsky



los pueblos de impartir justicia, con ello se brinda una integralidad basica
para no quebrar el ordenamiento: respeto y proteccion de los derechos colec-
tivos de los pueblos indigenas, y respeto y proteccion de los derechos indivi-
duales de las personas indigenas. Con ello la gente indigena puede acceder
a la jurisdiccion con tranquilidad con el fin de obtener pronta, especifica y
cumplida justicia. El fundamento se halla en la necesidad de los pueblos
indigenas de que ese derecho no sea vulnerado y del sistema de que no se
paralice el servicio de justicia, por lo que la proteccion de la jurisdiccion indi-
gena protege el interés general de la estabilidad del sistema juridico, para
no generar incertidumbres que desdibujen los mecanismos institucionales
legitimos de administracion de justicia. Por ser la seguridad juridica uno de
los bienes mas preciados que el Estado garantiza, no puede quebrantarse ese
principio, pues ella asegura la existencia de la sociedad pluriétnica y la paz
interior intercultural.

2. Eje de competencia Intercultural

Dicho sentir, que podria atentar contra nuestros sentidos logicos, deberia
dar cabida a la atencion para conocer per se la jurisdiccion especial indigena.
Para ello es necesario que se comience por tener en cuenta el principio de
diversidad cultural y, por otro lado que la jurisdiccion indigena no se puede
reducir exclusivamente a un asunto cuantitativo basado en la cantidad de
sistemas juridicos diferenciados que acoge, aunque formalmente ese puede
ser un gran inicio, si no al hecho de que se establece para continuar impar-
tiendo justicia dentro de sus territorios, lo cual tiene que ver con las personas
que conocen de esas costumbres.

e Se llamard en adelante, ECI, Eje de Competencia Intercultural, al doble
hecho que faculta a las autoridades indigenas a impartir justicia de
manera especifica a los miembros de sus pueblo. El primer hecho es deri-
vado del derecho colectivo de los pueblos indigenas a impartir justicia y
a ejercer la potestad de hacerlo en sus territorios y entre sus gentes; y, en
segundo lugar, al derecho individual de las personas indigenas a recibir
la justicia segun sus tradiciones culturales y a obligarse a cumplir los

(1995:23) confirma)... ‘Por ello, distinguir los principios de las reglas significa a grandes rasgos, distinguir
la Constitucion de la ley’... (termina aclarando apoyado nuevamente en Zagrebelsky (1995:110) en la nota
a pie de pdgina)... Esta aparente simplificacion, se ateniia cuando supone que las Constituciones a su vez
contienen no solo principios sino también reglas” (Rodriguez 2005:10).



mandatos culturales de sus usos y costumbres. El eje corresponde con el
Bloque Intercultural Jurisdiccional, BIJ.

El Eje de Competencia Intercultural, ECI, es axial para determinar la compe-
tencia jurisdiccional: por reconocimiento de la diversidad étnica y cultural, y
por el auto-reconocimiento como indigena de la persona indigena. La juris-
diccion se pone en movimiento cuando un indigena se auto-reconoce como
tal, aun estando fuera del territorio; o cuando la autoridad indigena solicita
conocer un caso de persona indigena’.

Cumplir las normas juridicas y los mandatos de autoridad —la observancia
general de las normas— permite que las personas se muevan dentro de un
marco legal con libertad y confianza para llevar a cabo sus vidas indivi-
duales y los pueblos indigenas sus planes de vida. Es por ello que se realiza
la finalidad de obligatoriedad inapelable que caracteriza a los ordenamientos
y sistemas juridicos. En palabras de Bobbio, sdlo la legitimidad “hace del
poder de mandar un derecho y de la obediencia un deber, es decir, trans-
forma una relacion de mera fuerza en una relacién juridica.” (Bobbio ).

e La Jurisdiccion Especial Indigena es un érgano jurisdiccional de la Rama
Judicial del Estado colombiano y la facultad constitucional de las Autori-
dades indigenas para administrar justicia con competencia en todas las
ramas del derecho, hacerlo en forma autéonoma, integral, independiente y
exclusiva, de acuerdo con los usos y costumbres propios de cada pueblo
indigena, y se ejerce en sus territorios".

9 La corte constitucional se ha pronunciado al respecto de diverso modo; no obstante, es necesario dar claridad
al hecho del auto-reconocimiento individual como indigena, dado que es una garantia constitucional que
no puede dejarse pasar de lado. El derecho de un ciudadano indigena es el ser juzgado en los términos de
su propia cultura (N del A).

10 En la sentencia C-713 de 2008, la Corte se pronuncio con respecto a la constitucionalidad de la Ley Estatutaria
de Administracion de Justicia, y frente a la Jurisdiccién Especial Indigena refirié: En cuanto a la jurisdiccion
de las comunidades indigenas, cabe reconocer que sus autoridades estin constitucionalmente avaladas
para administrar justicia. Ello se finca en el reconocimiento de su autonomia para ejercer funciones
jurisdiccionales dentro de su dmbito territorial, es decir, “de conformidad con sus propias normas y
procedimientos” (art.246 CP), en la diversidad étnica y cultural (art.7 CP) y en el respeto al pluralismo y
la dignidad humana (art.1 CP).

Desde el punto de vista funcional la jurisdiccién indigena hace parte de la rama judicial; por ello no sdlo es
razonable sino juridicamente exigible que el Consejo Superior de la Judicatura promueva labores de
divulgacion y sistematizacién de asuntos relativos a la jurisdiccion indigena.

Sin embargo, la Corte considera necesario precisar que las autoridades indigenas no pertenecen a la estructura
orgdnica de la Rama Judicial del poder ptiblico, como en repetidas oportunidades lo ha puesto de presente
la jurisprudencia de esta Corporacién. En consecuencia, deberd declarar la inexequibilidad del literal e)
del numeral I del articulo 3° del proyecto, pues la norma estd referida a la estructura orgdnica de la rama
judicial.



e La coordinacion jurisdiccional es un procedimiento judicial de oficio o de
parte que permite, de manera intercultural, que los jueces, magistrados
de la Republica y autoridades indigenas entre si se apoyen, consulten,
coordinen, cooperen y acttien en ejercicio respetuoso de los principios de
la administracion de justicia, cuando un individuo que cometié un acto
juridico fuera de territorio se auto—identifica como indigena, o un no
indigena lo comete contra persona o interés indigena, dentro o fuera del
territorio indigena''.

Eso quiere decir que los jueces de la republica no son competentes en materia
indigena, solamente las autoridades indigenas. Por supuesto, mdas adelante
sera explicado y desarrollado el asunto. No tienen porqué conocer del
derecho indigena, de la misma manera que un indigena no puede meterse en
el despacho del juez a mirar como esta interpretando el derecho. Ese evento
es el respeto de la diversidad cultural y de autonomia jurisdiccional, que
puede ser muy bien entendido en relacion con el principio de independencia
judicial.

De esta manera, a rasgos generales, la distincidn entre ambos es que: a)
los principios desempefian un papel ‘constitutivo” del orden juridico,
mientras las reglas, aun las contenidas en la Constitucion, se agotan
en si mismas sin tener un cardcter constitutivo fuera de lo que en si
significan, b) de acuerdo con el tratamiento de la ciencia del derecho
sOlo a las reglas se aplican los métodos de la interpretacion juridica que
tiene por objeto el lenguaje del legislador, mientras que los principios
cuentan con un significado lingtiistico auto-evidente que requieren mas
de una interpretacion, ser entendida conforme a su ethos, c) las reglas
cabe adecuarlas siendo importante por ello su precision, mientras que
a los principios se les “presta adhesion”, siendo importante conocer el
mundo de los valores y las grandes opciones de cultura juridica de la
que forman parte, d) las reglas dicen como se debe, no se debe o se pide
actuar en determinadas situaciones previstas por ellas, en tanto que los
principios proporcionan criterios para tomar posicion ante situaciones
concretas generando actitudes favorables o contrarias, e) las reglas son

11 Estd claro que dentro de los territorios indigenas se producen hechos antijuridicos —propios y especificos
del sistema juridico indigena, que pueden no estar en la normatividad nacional, o no corresponder
estrictamente si estuvieren consagrados—. Los jueces de la repiiblica entenderdn que en ambos casos son
hechos antijuidicos de la cultura indigena, que no son de competencia distinta a la autoridad indigena
territorial, por lo cual es interno a la jurisdiccién. Ese es un hecho jurisdiccional pleno, que no requiere de
coordinacion.



apliacbles a la manera de ‘todo o nada’, los principiuos son relativiza-
bles... Asi, el valor se incoropora al hecho e impone las adopcion de
‘tomas de posicidon? juridica conformes con él.”

En las siguientes paginas el lector encontrara los marcos de referencia para
entender la importancia legal, institucional y cultural de la jurisdiccion indi-
gena y de la coordinacion jurisdiccional; marcos que son lo suficientemente
amplios para establecer cuando menos lo siguiente: a) la comprension de la
importancia de la integracion de puntos de vista que vinculen la antropo-
logia, el derecho y la ciencia politica en la practica judicial, b) la intenciéon de
sensibilizar —en relacion con los pueblos indigenas— lo judicial de modo
intercultural, c) la habilitacién de la facultad de actuar en coordinacion con
la Jurisdiccion Especial Indigena con claridad meridiana, y d) la comproba-
cién del estado judicial para reconocer sistemas juridicos indigenas, respetar
su diversidad cultural, valorar sus decisiones, y advertir de su complejidad y
multiplicidad casuistica. Los aspectos mas especificos se trataran con detalle
tematico en el desarrollo de cada uno de los capitulos.

3. Coordinacién jurisdiccional Bésica
La coordinacion basica consiste en comprender una doble dimension:

e Desde los pueblos indigenas: es necesario entender que dado que son
sistemas juridicos stricto sensu.

e Desde el sistema judicial nacional se trata de entender que si bien la cons-
titucion sugiere una coordinacién mediante una ley, la inexistencia de esa
ley no es un impedimento para que no se coordine, en virtud de la exis-
tencia. En ese sentido el procedimiento basico de coordinacion adquiere
estricto sentido constitucional.

La coordinacion intercultural es, entonces, productora de la cultura juris-
diccional que no existia. Una cosa era coordinar competencias dentro de un
sistema juridico, y otra es coordinar competencias dentro de un sistema juri-
dico que reconoce otros sistemas juridicos. Es necesario comprenderlo en
todos lo ambitos jurisdiccionales, y sobre todo en las altas cortes.

La sensibilizacion intercultural destaca ese tercer &mbito de la jurisdiccion
que en principio ha tenido a bien desarrollar una serie de acciones como son
la recoleccion de jurisprudencias, sentencias y demas. La importancia de la



jurisdiccion indigena y de la coordinacion jurisdiccional para los pueblos
indigenas, y para los administradores de justicia de la Rama Judicial de
Colombia La importancia de la jurisdicciéon indigena desde la perspectiva
de los pueblos indigenas y de los indigenas como ciudadanos portadores de
diversidad étnica y cultural.

Cuando una persona se autorreconoce indigena, asi el juez ordinario —o
cualquiera— juzgue en su fuero personal que no lo es, deberia llamar a una
autoridad indigena para que le resuelva la duda, no porque el caso sea mas
0 menos grave, sino porque dado el caso a ese individuo deberia confirmar-
sele o negarsele judicialmente la pertenencia a un pueblo indigena, que seria
lo tinico que negaria o permitiria el derecho a ser juzgado bajo la justicia
indigena de su propia cultura. Si ese argumento es procedente ese hecho
configuraria un procedimiento de debido proceso a persona indigena con
base en la Ley 21 de 1991.

La interculturalidad, entonces, lo que muestra es que respondiendo al
problema del debido proceso a persona indigena y respetando la indepen-
dencia judicial se abre el camino a la generacion de la cultura de coordi-
nacion. Es importante que cuando comparezca ante una autoridad judicial
un indigena se tenga en cuenta: a) la existencia de la jurisdiccion especial
indigena y no su negacion a priori, hecho que de por si seria respetuoso judi-
cialmente de la Jurisdiccion Especial Indigena, b) la posibilidad de proceder
debidamente con persona indigena llamando a la autoridad indigena para
que se pronuncie sobre la pertenencia al pueblo de origen que haya senalado
el sindicado.

El proceso de confeccion de la coordinacion es el arte del dominio de lo esen-
cial para que la experiencia judicial y la justicia actien consagrando dere-
chos y garantizando seguridad, identidad y convivencia.

La coordinacion jurisdiccional no determina la existencia de la jurisdiccion
lo cual es de claridad meridiana en cualquier sistema juridico. Es incompren-
sible el hecho de que al tratarse de derechos indigenas las consideraciones
basicas y logicas del derecho, sean doctrinales, filosoficas, tedricas, jurispru-
denciales o procedimentales, se olviden con tanta rapidez. No obstante el
derecho, los pueblos indigenas marcaron una posicion : las formas de coor-
dinacion se seguiran trabajando y se practicaran consultas a los pueblos
indigenas siguiéndose un procedimiento que siempre serd intercultural.
La jurisdiccion se continuara ejerciendo como se ha hecho consuetudina-



riamente en cada pueblo indigena. Asi lo manifest6 alguno de ellos en una
reunion de pueblos amazonicos en Bogota, en el marco del proceso de discu-
sion y consulta del moédulo de capacitacion:

“Para qué ley de coordinacion si ya se coordina. Para arreglar lo mal que
se coordina no se necesita ley, se quiere es entendimiento y voluntad.
La juez de por donde yo soy ha entrado en razon y trabaja bonito con
nosotros. Eso se arreglo asi, entendiendo. Pues si es para eso, esa ley no
se necesita. Para eso estd la Constitucion y la Ley 21 de 1991.” (Indigena
huitoto, macro amazonia).

La coordinacion deberia terminar siendo un procedimiento constitucional
intercultural aplicado, por cuanto se orienta hacia la garantia de varios dere-
chos fundamentales de los pueblos indigenas, como son el de la potestad de
impartir justicia, la diversidad cultural y la autonomia, que son propdsitos
estatales de maxima importancia. Seria constitucional porque la coordina-
cién puede hacerse usando: 1) los principios constitucionales, 2) los legisla-
tivos con caracter constitucional (como el convenio 169 de la OIT ratificado
en ley 21 de 1991), y 3) las decisiones judiciales de la justicia constitucional;
seria intercultural porque es necesario entender que la coordinacion se
realiza con autoridades jurisdiccionales de otro sistema juridico distinto al
nuestro, procesal, juridica, formal, etc,, por lo que es necesario comprender
los procedimientos de una manera distinta; y seria aplicado porque deberia
hacerse seguin las circunstancias especificas que dependen de la conexion
indigena: con la persona y el territorio indigena. En verdad dice Barbosa: “la
eficiencia de la administracion de justicia no depende tanto de las virtudes
de la legislacion procesal de turno, sino del sentido 16gico que los operadores
de juridicos —léase aqui también autoridades indigenas— le impriman a la
interpretacion y aplicacion de esas normas objetivas” (Barbosa 2004:73)

Como el texto va dirigido a personas que tienen la responsabilidad de admi-
nistrar justicia por mandato legal, no es vano dar a entender que el primer
mandato a cumplir es respetar y hacer respetar la Jurisdiccion Especial Indi-
gena.

Se piensa razonablemente que —por lo pronto— a ese asunto no hay que
darle muchas vueltas; asunto que, por lo demas, constituiria la base para un
gran acuerdo fundamental para ejercer la coordinacion.



4. Cultura de la coordinacién

Finalmente, lo cultural, introduce una reflexién sobre que virtualmente
ampliaria y perfeccionaria nuestras visiones sobre el universalismo del siglo
XIX, para pensar y actuar con un universalismo del Siglo XXI, mediante el
particularismo cultural, o el derecho a la especificidad cultural que la inter-
pretacion constitucional ha reconocido. Para aproximarnos a lo dicho, seria
pertinente resolver las aparentes contradicciones en que se expresa que lo
universal solo se realiza mediante el reconocimiento de la particularidad,
elementos que de discusion que no deben ignorarse, pues todo sistema juri-
dico es particular y obedece a una cultura en particular, la cual tiene su
propia historia, por lo que se deduce que si toda cultura es histdrica y parti-
cular, el sistema que depende de ella también lo serd a su modo. El hecho es
que ese es un universal e imponderable cultural. Por lo tanto, antes que fijar
posturas, se trazan los caminos:

e La cultura es universal en la experiencia del hombre; sin embargo, cada
manifestacion étnica, local regional es tnica.

e La cultura es en apariencia estable, pero su cualidad es dindmica y mani-
fiesta continuo y constante cambio. Una cultura estd viva porque es dina-
mica, esa es su esencia humana, por lo cual todo Universal humano, y
todo derecho humano no deberia pronunciarse en contrario.

e La cultura incide significa y performativa en el curso de nuestras vidas, y
sin embargo de manera intrinseca y extrinseca.

Los jueces de la republica y las autoridades indigenas generaran nuevos
habitos y desarrollardn nuevas costumbres, creardn las bases de una tradi-
cién nueva con la cual se comprometeran, es decir, formardn una nueva
cultura para la coordinacion judicial, que contribuird a la convivencia judi-
cial entre sistemas juridicos distintos posibilitando el impartir justicia de
manera eficiente a quienes tienen derecho a que no se les juzgue en el marco
de una cultura distinta a la que se han criado.

El modulo ha desarrollado la categoria “advertir” para indicar la diversidad
de casos que se podrian presentar con la finalidad de propiciar su rescate,
recoleccion, acopio y andlisis, a la vez que para estimular la conceptuali-
zacion, categorizacion y clasificacion de los casos reales reunidos desde la
primera formacion de jueces y autoridades indigenas, hacia adelante. La



Escuela Judicial “Rodrigo Lara Bonilla” ha respaldado investigaciones para
recoger los contenciosos tratados por las justicias indigenas.

A la hora de pensar la jurisdiccion indigena la casuistica es casi infinita [que
si un indigena dice que no es indigena (sic), que si esta fuera del territorio,
que si es un caso de orden publico, de tierras, de educacién, de narcotréfico,
orden publico, de aborto, de familia, de menor, de homicidio o de concilia-
cién, que si la fiscalia intervino, que si violaron el debido proceso, que si el
juez sentencié vulneracion a los derechos humanos, que si fue un atraco,
maltrato, o robo de un camion o de una gallina, que si impuso el castigo del
fuete, la carcel o el cepo, que si algo es, 0 no es, o ya dejo de ser autdctono,
que si es una costumbre indigena de verdad porque la ley pide taxativamente
que lo sea, que si es un crédito, o préstamo o minga, que si es venganza o
pena, que si la autoridad esta borracha, que si es, que si es, que si es cultural
que traigan al antropdlogo para que haga una peritacion, etc.], y por lo que
sabemos cuando llega la casuistica, se va el entendimiento debilitando la
comprension. Primero hay que encontrar las hebras para luego meterse en
las tramas del tejido. Acldrense primero los conceptos, luego los casos, y ya
se veran los procedimientos, dice este nuevo dicho.

Es ineludible encajarle mucha inteligencia a la casuistica para evitar el laco-
nico: “por eso es que falta la ley de coordinacion”, que por su efecto juridico
impide reconocer —paradojicamente— la existencia jurisdiccional. Un fiscal,
experto en el asunto —asi se presentd— llego a decir en un seminario acadé-
mico que el Articulo 246 de la Constitucion solo podria realizarse después
de aprobar la Ley Estatutaria para la Coordinacion, es decir, invirtio la jerar-
quia normativa de un tajo sin rubor alguno ante los atonitos indigenas que le
escuchaban, pero como los indigenas nunca han tragado entero y se enteran
mas de la cuenta, uno de ellos lleg6 a preguntarle al fiscal si la pirdmide
de Kelsen ya no era valida, pues su explicacion le daba mayor rango a una
norma de menor jerarquia constitucional

Como el mensaje siempre es el mismo [“es muy dificil dejarle la administra-
cién de justicia a los indigenas porque ellos no tienen ni orden ni concierto
”, “como se les deja semejante autoridad si ellos dejan ir a los sindicados”,
“los indigenas no entienden de derecho pues no presentan pruebas para el
debido proceso”, etc], las cosas siguen igual y la quiebra del ordenamiento
juridico no se ha hecho esperar: en el mejor de los casos el asunto pasa a
la justicia ordinaria judicializando a la autoridad indigena, y punto; ya se

encargard la corte de resolverlo cuando llegue a su jurisdiccion. Desde luego



eso es independencia —a la brava— del juez ordinario o del fiscal (mds bien
pendencia) contra la independencia de la autoridad indigena, pero en esa
decision los derechos fundamentales de los pueblos indigenas ya han sido
violados. Hasta ahora ningtin tribunal se ha pronunciado al respecto sobre
la violencia que reside en este hecho.

“Cuando una ley esta en contradiccion con la razéon —escribié6 Tomas de
Aquino— se la llama ley injusta, y asi no tiene razon de ley, sino que mas
bien se convierte en una especie de acto de violencia”. Si creyendo impartir
justicia se estd ejerciendo violencia, algo serd necesario cambiar. La resis-
tencia a las leyes injustas y a la opresion que pueden ejercer los jueces tiene
una larga tradicion en la historia de los pueblos indigenas, porque muchas
veces —mas cuando no se tiene en cuenta el componente de la diferencia
cultural, hoy derecho a la diversidad étnica— los desafueros y las iniqui-
dades que se engendraron fueron muchas

La frase “falta la ley de coordinacién” generalmente viene calificada por esta:
“siempre y cuando no contrarie a la constitucion y las leyes”, que antes de
precisar el marco legal logra legitimar la exclusion jurisdiccional. Es contun-
dente porque es la limitacion constitucional ad litteram de la jurisdiccion
indigena. Limitacion no significa eliminacion, pero eso es lamentablemente
lo que termina entendiéndose y haciéndose, y asi la jurisdiccion indigena
queda en suspenso por la via de la coordinacion. No obstante, son pocos
los que se han detenido a pensar la especificidad que adquiere esa limita-
cion cuando es generada por el reconocimiento normativo del ejercicio de
la imparticion de justicia en condiciones de diversidad cultural, el cual le
confiere a los distintos sistemas juridicos y a sus decisiones concomitantes
una especial legalidad, igualdad y constitucionalidad, relativa a la interpre-
tacion que se haga bajo ese mismo marco tutelar que impone los limites.

A efectos de la coordinacion es importante que estemos creando esa espiri-
tualidad, esa filosofia, sentido de justicia, autonomia y fortaleza de nuestro
sistema judicial. El idioma es lo que significa el ser tratado en un idioma indi-
gena, pero también en dejar abierta la posibilidad de pensar. Las costumbres
y las tradiciones se trata de acostumbrarnos a la coordinacion basica. Que se
vuelva una costumbre juridica, ya que es a costumbre hace que el sistema
funcione, que haya seguridad, que se respete la competencia y que no se
vulneren los derechos de los indigenas.









Unidad 1

ESPIRITUALIDAD

PROPOSITO
Identificar los aspectos culturales, cosmovisionales e identitarios —prote-
gidos los tres por la Constitucion- que dan contenido a la diversidad

étnica, a los sistemas juridicos indigenas, a la jurisdiccion indigena y a la
coordinacion jurisdiccional basica.

OBJETIVOS

1. Analizar la presencia de las diferentes concepciones de mundo.

2. Valorar la estrecha relacion entre espiritualidad, las resistencias, la
justicia y la autonomia

45



Introduccion

La espiritualidad de los pueblos indigenas se concibe como fundamento de
los sistemas juridicos propios y como soporte de los mecanismos étnicos de
imparticion de justicia empleados al interior de dichas comunidades, algunos
de los cuales podrian ser, eventualmente, utilizados como mecanismo de
coordinacion jurisdiccional. Para desarrollar la Unidad se abordaran tres
temas: las culturas, las cosmovisiones y las identidades™. La espiritualidad es
anterior a todo fundamento de legitimidad o legalidad constitucional de dere-
chos de los pueblos indigenas, en ella radica lo que en la sociedad nacional se
denomina fuentes de constitucionalidad indigena.

No es la espiritualidad una filosofia que fundamente un sistema, es un
mandato cultural, susceptible de ser comprendido como un mandato consti-
tucional escrito en los territorios y en el ser de los indigenas, que no se lee pero
se cuenta, que no se escribe pero se danza, y que se obedece de modo natural.

Por esta razon, es factible entender que fundamentos tan arraigados en
el derecho natural, como los que existen en un mito indigena, tengan la
validez necesaria para legitimar el proceso judicial, étnicamente diferen-
ciado, y consecuentemente, reconocer la Jurisdiccion Indigena sin mas
trdmite que lo indicado por la ley para cualquier procedimiento con cual-
quier otra jurisdiccion. Esto seria un gran avance, en el entendido de que
la jurisdiccion indigena se encuentra basada en el reconocimiento no de
una competencia en si, sino de un sistema juridico total reconocido por
el sistema judicial nacional. Dicha comprension, daria cuenta del respeto
que un juez tiene respecto de la seguridad juridica que todo sistema judi-
cial debe aportar a la sociedad.

Precisamente por obedecer a formas culturales y de espiritualidad dife-
rentes, que son reconocidas, protegidas y promovidas por el Estado
colombiano, resulta imperativo comprender y sensibilizar sobre la parti-
cularidad de la jurisdiccion Especial Indigena. La espiritualidad es un
aspecto cultural propio de todo pueblo indigena, de toda sociedad pues

12 Los tres temas en Colombia son fundamentales: la promocion de la diversidad cultural, el libre desarrollo
de la personalidad de los ciudadanos, y el derecho de los indigenas a ser juzgados segiin los usos y
costumbres de la tradicion cultural a la que pertenezcan.

46



ESPIRITUALIDAD

no existe en la historia un pueblo sin creencias, sin visiones del mundo,
sin sentido de pertenencia.

La espiritualidad reviste ancestralidad, estd asociada integralmente a la
vida de las etnias, y no puede confundirse con una opcion confesional;
es la base de la organizacion de todo pueblo indigena y de su funciona-
miento. Culturas, cosmovisiones e identidades son fundamentales para
conocer el papel que desempenia la espiritualidad de los pueblos indi-
genas en la concepcion, estructura y seguridad de sus sistemas juridicos,
asi como entender y visibilizar la importancia que reviste para el ejercicio
jurisdiccional de coordinacion con la Rama Judicial colombiana.

La espiritualidad posee una incuestionable relacion con las particulares
forma de impartir justicia de cada uno de los pueblos indigenas, con los
procesos judiciales, con la estructura, organizacién y administracion de
los sistemas juridicos indigenas, y con las garantias constitucionales para
la imparticion de justicia, de acuerdo con los usos y costumbres, normas,
procedimientos y con la proteccion constitucional de los derechos de los
pueblos indigenas y sus integrantes.

Los conceptos cultura, cosmovision e identidad se conciben en plural y
asi deben ser tenidos en cuenta: deberian llegar a comprenderse como
culturas, cosmovisiones e identidades. Contrario a lo que usualmente se
cree, los indigenas no son idénticos unos a otros, poseen una significa-
tiva diversidad étnica, cultural, juridica, entre otros. Por ejemplo, no es lo
mismo hablar de un Nasa que de un Ticuna. Por ello, el término indigena
empleado como una generalizacion confunde cuando se usa recurriendo
a dicha creencia que homologa y reduce a una sola entidad cultural. Al hablar
interculturalmente de indigenas se debera pensar siempre en la pluralidad
de pueblos, ya que existen 102 culturas, cosmovisiones, tradiciones juridicas e
identidades distintas entre ellos, en tanto igual niimero de pueblos.

Asi las cosas, el actuar intercultural con los miembros de los pueblos
indigenas requiere tener de presente la singularidad de cada pueblo, para
poder interactuar justamente con su respectivo e inequivoco sistema juri-
dico, pues en tal circunstancia, la igualdad del derecho para los pueblos y

47



los ciudadanos indigenas se materializa en la especificidad cultural®. En
este sentido, no se trata de aplicar una norma no importa a quien siempre
y cuando sea indigena, sino de no conculcar un derecho a un pueblo indi-
gena, que sea cual sea, importa en su especificidad™.

La espiritualidad se relaciona entonces con el respeto, apego y rituali-
zacion que los pueblos y las personas brindan a sus propias memorias
histdricas, habitos, costumbres y tradiciones convertidas en culturas; a
sus creencias, fervores, devociones y valores que promueven la convi-
vencia convertidas en visiones del mundo; y, a los anhelos de sociedad
y a sus luchas histdricas por el reconocimiento como pueblos indigenas
convertidas en etnicidades, es decir identidades politicas fundamentadas
en rasgos culturales.

Culturas, cosmovisiones e identidades operan de modo relacional, cons-
tituyendo los baluartes del modo de ser de los pueblos indigenas, cuya
vulneracion podria propiciar el resquebrajamiento de todo el orden
cultural. La espiritualidad, es pues un eje fuerte que vincula procesos
ancestrales con cosmovisiones y posiciones politicas en la realidad actual.

La Unidad I Espiritualidad, aborda tres temas. Las culturas es el
primero. Se organiza y desarrolla la diversidad cultural, la mentalidad,
y los idiomas. La diversidad cultural porque es necesario entender la
diversidad étnica en tanto que es un acuerdo constitucional basico para
consolidar la justicia, la democracia y la convivencia entre los colom-

13 *...las comunidades indigenas reclaman la proteccion de su derecho colectivo a mantener su singularidad
cultural, derecho que puede ser limitado solo cuando se afecte un principio constitucional o un derecho
individual de alguno de los miembros de la comunidad o de una persona ajena a ésta, principio o
derecho que debe ser de mayor jerarquia que el derecho colectivo a la diversidad.” Es decir, la Corte
considera que los derechos fundamentales pueden tener preeminencia, pero tal preeminencia debe
ser resuelta teniendo en cuenta: “...las circunstancias del caso concreto: la cultura involucrada, el
grado de aislamiento o integracion de ésta respecto de la cultura mayoritaria, la afectacion de intereses
o derechos individuales de miembros de la comunidad, etc. Corresponderd al juez aplicar criterios
de equidad, la “justicia del caso concreto” de acuerdo con la definicion aristotélica, para dirimir el
conflicto, teniendo en cuenta los pardmetros constitucionales y jurisprudenciales establecidos al
respecto” (Sentencia C -139/96 Corte Constitucional).

14 Por ejemplo, entre los waytiu de la Guajira la familia o el clan de la persona afectada investiga quien
ha cometido el acto criminal y después de identificarlo con precision, busca al palabrero para que
intermedie con la familia, que es la responsable. Imaginese si no existiera jurisdiccion indigena que
trate ese asunto los niveles de violencia que se desatarian pues, al llevarse a un individuo, el juez y su
familia podrian ser sometidos a la ley wayiiu.

48



ESPIRITUALIDAD

bianos y los indigenas y los pueblos indigenas. Las cosmovisiones es el
segundo; contempla las creencias, la religiosidad y la transversalidad de
los valores, puesto que son efectos y fundamentos de las culturas, valores
juridicos que es necesario repensar o, cuando menos, tener en cuenta.
Las identidades es el tercer y ultimo tema de la primera unidad. Trata
del problema de la conciencia indigena como forma de construccion de lo
colectivo, del desarrollo historico de la persona y de la cristalizacion de
sus costumbres y tradiciones.

49



TEMA 1

Las culturas

Interesa enfocar la cultura a partir del significado diferencial que los seres
humanos le otorgan a las pautas de comportamiento, porque aunque las
pautas las podemos encontrar de un lado a otro, no significa que sean
idénticas o iguales: jexiste es el “debido proceso” Nasa? ;De no existir qué
lo sustituye?, y ;de existir como es? En ese sentido el significado posible
para “cultura” tendria que concebirse como el conjunto de significaciones
sobre hechos o relaciones sociales presentes en una sociedad. O, mas
precisamente, como pautas de significados “histéricamente transmitidos
y encarnados en las relaciones sociales, en virtud de las cuales los indivi-
duos se comunican entre si y comparten sus experiencias, concepciones
y creencias” (cfr. Thompson, 1998,197).

La cultura es el conjunto de creencias, instituciones y practicas por las que
un pueblo, etnia o nacion afirma la presencia en el mundo en un momento
histdrico dado y en un espacio determinado”. Como existen muchos
pueblos en el mundo, se entiende que existen muchas culturas, pues cada
pueblo desarrolla la suya propia segtin sus usos y costumbres. Ademas, se
puede decir que cada pueblo desarrolla su propia cultura juridica. Al decir
desarrolla, se da a entender que los pueblos indigenas, como todo pueblo,
etnia o nacion, genera sus derechos propios segiin sus usos y costumbres,
los que a su vez, son influidos por las presiones histdricas de los tiempos y
por las necesidades del orden colectivo de cada uno de los pueblos.

15  “La cultura o civilizacién, en sentido etnogrifico amplio, es aquel todo complejo que incluye el
conocimiento, las creencias, el arte, la moral, el derecho, las costumbres y cualesquiera otros hdbitos
y capacidades adquiridas por el hombre en cuanto miembro de la sociedad” (Tylor, 1976, 29). Este
concepto ha sido 1itil como punto de referencia obligado del prolongado debate antropoldgico sobre la
cultura. La ley de cultura, en Colombia, lo recoge guardando el mismo sentido de finales del siglo XIX,
“Articulo 1... 1. Cultura es el conjunto de rasgos distintivos, espirituales, materiales, intelectuales y
emocionales que caracterizan a los grupos humanos y que comprende, mds alld de las artes y las letras,
modos de vida, derechos humanos, sistemas de valores, tradiciones y creencias. (Ley 397 de 1997,
TITULO I).

50



ESPIRITUALIDAD

Desde una perspectiva intercultural, interétnica e internacional, el concepto
de cultura no puede ser entendido bajo las acepciones que suele tener como
s

“buenas costumbres”, “nivel de educacién”, y “formacion artistica”, aunque
muchas veces los paises hagan extensiva esa nocion al desarrollo cultural.

En este subtema se tratara acerca de la diversidad cultural, es decir, de
un derecho fundamental de los colombianos; de la mentalidad, o sea, del
porque cultural del por qué pensamos lo que pensamos de los indigenas;
y, de los idiomas de los pueblos indigenas, es decir de la formas de comu-
nicacion de sus normas culturales'®.

1.1. Diversidad Cultural

El articulo 7°de la Constitucion Politica establece dentro de los principios
fundamentales la diversidad, asi: “El Estado reconoce y protege la diver-
sidad étnica y cultural de la Nacién colombiana”. Asi, la diversidad étnica
en Colombia es una realidad cultural e histdrica de la poblacion colom-
biana, un componente intercultural que por efecto de la realidad cultural
diversa es rico en significaciones y un principio juridico. Obviamente, la
combinacion de esas tres caracteristicas lo ha convertido en un derecho.

En tanto realidad refleja el tema de las culturas y se trata en plural;
baste con pensar un momento en el significado de 102 sistemas juri-
dicos distintos, con 102 culturas juridicas distintas operando dentro
del Sistema Judicial Nacional.

Como todos los seres humanos son seres culturales, se puede decir que
toda relacion social (un saludo, una comida, un juicio) es entre culturas,
es decir es intercultural. Es intercultural porque se ponen en circulacion
significaciones distintas sobre un mismo hecho. Todos los elementos
culturales estan llenos de una pluralidad de significaciones, no son solo

16 Se ha organizado el subindice con la intencién de su funcionalidad para la coordinacién. En ese sentido la
diversidad cultural, la mentalidad, las costumbres y los idiomas, se ligan a la espiritualidad (cultural,
cosmovisional e identitaria) mediante: 1. la funcion cognitiva, en tanto las culturas constituyen
esquemas de percepcion para comprender y explicar la realidad; 2. la funcién identificadora, porque las
culturas, mediante representaciones sociales, definen identidades para salvaguardar la especificidad;
3. la funcion de orientacion, porque las culturas dan pautas —morman-, comportamientos y prdcticas;
Yy, 4. la funcion justificadora, porque las culturas explican, legitiman y ordenan los comportamientos.

51



variedad por la cantidad. Por ello no basta con entender la pluralidad de
sistemas juridicos indigenas, sino sus fundamentos que son las significa-
ciones que esos sistemas lanzan a sus actores y usuarios para brindarles
seguridad y justicia. Geertz entiende la cultura como una “telarafia de
significados”, pensando con Weber que el hombre es un animal inserto
en telaranas de significacion que él mismo ha tejido: “Considero -dice
Geertz- que la cultura es esa urdimbre y que el andlisis de la cultura
ha de ser, por lo tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes,
sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (cfr. Giménez
2005:17). El derecho en tanto practica cultural es, en cierta forma, funda-
mentalmente una hermenéutica. Lo es si se le enfatiza mas alla de conside-
rarlo como la extraordinaria maquinaria de produccion técnica de normas.

La cultura como produccion cultural permite pensar en su capacidad
de construir una cultura, por ello se piensa en la cultura de la coordi-
nacién. Los rasgos determinados de cada cultura, las particularidades y
diferencias culturales, son inherentes a la naturaleza humana, pues esta
en la naturaleza humana el diferenciarse, el producir de manera perma-
nente diversidad cultural. Porque es asi, justamente, existe la diversidad
cultural. Pero, como también es cultural, se debe modificar el pensa-
miento del siglo XIX que pensaba que la igualdad era reducir la diver-
sidad a uno, y no potenciarla para redefinir la igualdad en la pregunta

(Se puede ser iguales siendo diferentes? Si, de hecho esa es la expresion
de una realidad. Esa, seria, la férmula de comprensién para sabernos
igualmente libres, para sentirnos respetados en nuestra especificidad, y
percibir la dignidad de las distinciones.

El alcance de la diversidad étnica, como principio juridico, ha sido tratado
por la Corte Constitucional en distintas sentencias, todas ellas referidas
a los pueblos indigenas (cfr. Zambrano 2007). Una de ellas sefiala que
el principio de la diversidad “no es simplemente una declaracion reto-
rica, sino que constituye una proyeccion, en el plano juridico, del caracter
democratico, participativo y pluralista de la republica colombiana y
obedece a la aceptacion de la alteridad, ligada a la aceptacion de la multi-
plicidad de formas de vida y sistemas de comprension del mundo dife-
rentes de los de la cultura occidental” (Sentencia SU 039 de 1997)

52



ESPIRITUALIDAD

Ahora bien, en tanto principio juridico da cuenta de los derechos indi-
viduales y colectivos de la diversidad. En cuanto a los primeros, quizas
una de las caracteristicas mads interesantes de la diversidad cultural, en
la perspectiva de los derechos constitucionales individuales, es que le
brinda la garantia a la persona de

“definir su identidad con base en sus diferencias especificas y en va-
lores étnicos y culturales concretos, y no conforme a un concepto
abstracto y general de ciudadania, como el definido por los Estados
liberales unitarios y monoculturales” (Sentencia SU-510 de 1993).

Ahora bien, la diversidad étnica en tanto principio, ha producido un
hecho histdrico relevante: ha urgido a los derechos supérstite de la
antigua constitucion y a los nuevos nacidos de la de 1991, a adaptarse a
las realidades sociales que lo interpelan a diario, con la firme intenciéon
de satisfacer las necesidades de reconocimiento que ellas le demandan.

Tal necesidad de reconocimiento se refiere a aquellas colectividades que
se caracterizan por ser diferentes en cuestiones etnicidad, etnia, cultura o
cosmovision. Ellos son, entre otros, los pueblos indigenas que comportan
una complejidad enorme, una diversidad y una variabilidad cultural, la
cual debe ser protegida sin exclusién de ningun tipo. Cada pueblo indi-
gena, por mas difuso"” que sea, en realidad no es una cultura, es todo
un sistema cultural que, aunque fueran 100 personas su poblacion, nos
desbordaria de sinuosidades y complicaciones. Asi, sus mal llamados
usos y costumbres responden a todo un sistema de sistemas (juridicos,
axioldgicos, econdmicos, politicos) interconectados y fluidos.

De esa manera, pensando lo individual (personas) y lo colectivo (pueblos,
union de pueblos y union de personas indigenas) de la diversidad, el
reconocimiento de la diversidad étnica y cultural obedece al impera-
tivo, dice la corte constitucional, de construir una democracia cada vez
mas inclusiva y participativa y de ser consecuentes, de otro lado, en la

17 Uso el término difuso con exactitud. No obstante, no me refiero a que esa sea una cualidad de un pueblo
indigena en particular o pueda ser usada para ello. En realidad lo que es difuso es la nocién, o bien de
pueblo, o bien de indigena que se usa. Los conceptos son asunto de representacion, por lo cual, hablo
de lo difusas que son algunas representaciones que algunos colombianos tienen sobre: los pueblos
indigenas, los pueblos, etnias o naciones y, los indios, aculturados o indigenas (N. del A).

53



concepcion segun la cual la justicia constituye un ideal incompleto si no
atienden a las reivindicaciones de reconocimiento de los individuos y
comunidades®®.

La diversidad étnica y cultural establece en Colombia, dos elementos
precisos, para entender los lugares exactos de los derechos colectivos, y
los derechos individuales, sin vulnerar o menoscabar los unos y los otros,
por alguna confusion o mal interpretacion.

1.2. La mentalidad

Hace unos 30 anos existieron en Colombia los verbos sindnimos “guahi-
biar” y “cuibiar”, derivados de los etnénimos guahibo y cuiba. Significaban,
segun los antropodlogos, Arocha y Friedemann, “salir a cazar indigenas”,
guahibos o cuibas, seguin fuera el caso. Literalmente a matarlos, porque
eso era lo que hacian los colonos de las llanuras del Arauca vibrador con
esas personas. “Son como la maleza”, argumentaban (cfr. Arocha 1985). Los
antropologos horrorizados con el evento de La Rubiera se preguntaron una
y mil veces, como nosotros hoy en dia ;cudl habria sido el detonante que
se disparo en las cabezas de los colonos, antes de que ellos apretaran el
gatillo de sus escopetas para matar a los indigenas como si fueran maleza
del monte y no seres humanos? ;Cual era ese poderoso dispositivo que
impedia ver personas en los cuibas y guahibos, pero los preparaba eficien-
temente para percatarlos como carne de caza, carnada para los chulos?

- Cierre un momento los ojos y piense en Africa. ;De qué color es la
gente que imagina?

Un porcentaje alto, muy alto, de personas, no imagina la llamada “gente
blanca”. Ademas, no imaginan a ninguna persona en particular, simple-
mente, sefialan que el color de la gente africana es el negro; toda la pobla-
cion de ese continente queda subsumida en el despotismo racista de los
colores. Cuando se presento este capitulo a las autoridades indigenas y a
los jueces de la reptiblica, ambas categorias se sumaron a la estadistica®.

18 Cfr. los trabajos Apropiacion y reconocimiento de la diversidad étnica;y ejes politicos de la diversidad,
trabajos en los que se hace una pormenorizada revision de las sentencias de la corte constitucional
producidas hasta junio de 2006.

19 Pero ademds, ambos coincidieron en la imagen comin de que los colombianos tienen sobre lo indigena,

54



ESPIRITUALIDAD

Para pensar la manera como se concibe a los indigenas basta hacer uso
de la nocion “mentalidad”, para no alargarnos con la de “larga duracion”;
para comprenderla basta usar un método arqueoldgico®, o basta aplicar-
sela a la “estatus del miserable, menor y rustico”, con el que se defini6 por
mucho tiempo a los indigenas.

Se podria recitar a la perfeccion las leyendas rosa y negra de la colo-
nizacion espanola en Ameérica, denunciar las atrocidades pasadas y
presentes, o liderar un movimiento proindigenista, pero las preguntas
sobre los cuivas y sobre Africa seguirian sin obtener respuesta. Los estu-
dios histdricos sobre mentalidades trataban de identificar los hechos que
hacen que, aunque presumamos de desarrollo, evolucion y civilizacion,
todavia actuemos con una mentalidad de hace mas de 2000 afios (para no
entristecernos con datos provenientes del magdaleniense), en materia de
reconocimiento de las diferencias culturales.

La mentalidad es una cultura y modo de pensar que caracteriza a una
persona, a un pueblo, a una generacion, etc. Algunos autores sefalan que
la mentalidad es una estructura que, independientemente de las percep-
ciones y de las intenciones de los individuos, dirige las relaciones sociales
y engendra discursos (cfr. Zambrano 2007). Tenemos que aprender —o
desaprender- interculturalmente qué es lo que ronda en nuestras cabezas,
sin que seamos conscientes de ello, cuando hablamos de indigenas. El
término indigena descansa en una poderosa mentalidad que guarda una
forma cultural que nos hace discriminarlos.

Mucha gente se resiste a creerlo, dice que no es asi; pero —inconsciente-
mente- o juridicamente, es decir racionalmente, se les impide por varias
razones que son el indicio de la mentalidad. Por qué cuando vemos a
un indigena al lado nuestro, hablando muy bien el espafiol, vistiendo
ropa de marca, contdndonos anécdotas de viaje a lugares remotos que ni
siquiera hemos sofiado, decimos que ya es un aculturado, que no aplica
la nocién de indio porque sabe mucho de nuestra cultura (como si por
el hecho de hablar inglés y haber vivido un par de lustros en algtin pais
extranjero, uno dejara de ser colombiano).

calificandolos: “somos indigenas, pero hay unos mis civilizaditos que otros”.
20 Se trata de dos nociones historica. La escuela de las mentalidades. Y, el estudio de las largas duraciones que
inicio Braudel. El método arqueoldgico es un método historico cuyo emblema es el filésofo, Foucault.

55



“Han cambiado” decimos, y pensamos (“han salido de salvajes a civili-
zados, por lo tanto han perdido su status de atraso”) con lo cual el derecho
a ser diferente, que siguen siéndolo, se les esquilma. Lo mismo sucede con
conceptos como pobres, o ignorantes, Por eso, aunque sepamos que los
espafioles mataron muchos indigenas en América, no sabremos por qué
los colonos disparaban a los cuivas, o, por qué muchos colombianos entre
ellos muchos jueces, se niegan a entender que el Estado ha creado una
jurisdiccion de indigenas para indigenas en el Sistema Judicial Nacional?'.

(En qué estructura —vale decir, en qué mentalidad- descansa la percepcion
que hace ver a los indigenas como incapaces de juzgar, poco elegantes en
sus argumentaciones, abusivos jurisdiccionalmente, y, con maravillosas
cosmovisiones inttiles para poder responder al Sistema Judicial Nacional?

Muchos estudios antropologicos, histdricos y filosoficos han demos-
trado la existencia de la estructura subyacente y, con ello, inconsciente,
que delimita el campo del conocimiento, los modos como los objetos son
percibidos, agrupados, definidos**. La mentalidad se manifiesta en ese
conjunto de percepciones que a través del tiempo, en lo bueno y en lo
malo, nos develan la permanencia de lo que significa la capacidad de
discriminar cultural y étnicamente, que se encuentra en la palabra, indi-
gena. Nada nuevo hay bajo el sol, todo deberia cambiarse en materia indi-
gena, y las autoridades indigenas también tendrian que cambiar. Eso no
significa perder el norte de su cultura, o su autonomia.

En materia indigena debemos pensar el llamado estatus del miserable,
menor y ruastico (Cfr. Yrigoyen 2006). Una figura anterior proveniente del
medioevo, pero que llegd a América y se instalé como politica de percep-
cion de lo indigena, la cual tendria que revisarse si sigue vigente en nues-

21 La mentalidad es historia cultural que determina los distintos modos de percepcién y accion con los pueblos
indigenas —racionales, emotivos, imaginarios, inconscientes y conductuales—, que corresponden a
distintos modos de percibir o actuar en la realidad y que se entrelazan entre si. Responderia a 1) cudles
son las formas mentales complejas como la memoria, las actitudes, las creencias o valores que hacen
parte del legado cultural trasmitido a través del tiempo; 2) Las mentalidades en funcion de un tema
circunscrito a aplicacion de la justicia a un tiempo, espacio, naturaleza, trabajo, o institucion, entre
otros; 3) Las mentalidades en funcién de un sujeto indigena uy juez; y 4) Las mentalidades en funcion
de un periodo temporal en la actualidad concreta (Cfr. Giménez 2003).

22 Foucault, Bourdieu, Levi-Straus, Braudel

56



ESPIRITUALIDAD

tras mentes hasta la fecha”. Cuando se dice un cambio de mentalidad,
no se habla de un horizonte de buena voluntad hacia el futuro, sino de
un repliegue sobre las bases en que descansa la incapacidad de hacer el
cambio. Dicho status trata de significar de que cuando se habla de indi-
gena se les piensa “atrasaditos”, “sucitos”, “pobrecitos”, aun cuando las
mas de las veces, se argumenta sobre sus culturas, su riqueza espiritual
y su capacidad de decidir por ellos mismos. Uno no se imagina cuando
“hay que escribirles con dibujitos, que entiendan” cuando lo que hay que
hacer es que ellos puedan traducir a sus idiomas las cosas. A veces, con la
buena voluntad se borra de un codazo. Luego de explicar a un auditorio
sobre las fortalezas, la capacidad de decision, y la necesidad de politicas, un
estudiante me pidio la direccion para mandarle una ropita a los indigenas.

Si en lo que descansa la idea actual que se tiene de indigena es en dicho
status, los pueblos indigenas nos tratan con sus demandas, y lo que el
Estado quiere es que se reconozca, porque las cosas no funcionan bien.
Porque las instituciones, las personas niegan la jurisdiccion, porque
existen jueces que piensan, porque existen que no son capaces. Con ese
argumento se pierde el derecho a la legalidad. Lo racional es tener en
cuenta que la ley determina que ellos operen, y que en consecuencia por
principio judiciales como de independencia judicial, a esa jurisdiccion
no se le puede impedir su ejercicio, y que el competente para llevarlo a
cabo es una autoridad indigena. Hasta los mismos indigenas, a veces,
contribuyen a que ese derecho no sea ejercido por ellos mismos. Y, con
ello se van conculcando derechos.

1.3. Los idiomas

Colombia tiene, al igual que todos los paises del mundo, un idioma
oficial, el castellano. Llegado de Europa con los espafioles en el siglo XVI,
es hablado por la totalidad estadistica de la poblacion nacional. Aunque
es uno, tiene variaciones regionales nacionales como el costefo, el paisa,

23 Yrigoyen, La diferencia no obstante, es cultural. Prdice sujetos subordinados, cultural, social y
politicamente. Es mds esa acto podria dar razén de los colonos asesinos de cuibas, quienes se
decalron sorprendidos de quie lo que hacian era algo malo. Se trata de entender que esa menatlidad
es compartida también por los indigenas: El trabajo de Raquel Irigoyen Fajardo, presentado en una
charla en la Universidad Externado de Colombia, muestra la manera como las categorias Salvaje,
Menor, miserable y Riistico

57



el pastuso, el bogotano, etc, asi internacionales como el andaluz, el astu-
riano, el mexicano, o el ecuatoriano. Pero a parte de ésta existen sesenta
y cinco lenguas indigenas, que han sobrevivido al arrasamiento de las
politicas lingtiisticas hispanas y republicanas.

La Constitucion las reconoce a todas*. Lamentablemente, en palabras
de Emilio Ordofiez, la igualdad juridica de los idiomas, formalmente
hablando, no es capaz de asegurar la igualdad real de los idiomas indi-
genas: “Robarle la palabra, el derecho al habla, a un idioma es un crimen de
lesa humanidad, un “idiomicidio”, sentencia Ordonez (cfr. Ordoniez 2002).

Es muy comun escuchar la pregunta ;qué dialecto indigena habla usted?

En ciertas circunstancias, esa seria una pregunta técnica. Pero, quiero
referirme al uso cotidiano del término dialecto y a las implicaciones
que tiene su uso en esa pregunta, desde la perspectiva de la mentalidad
de que se habld en el subtema 1.2. Cuando se dice dialecto y no se es
lingtiista, se estd significando que el idioma al que se hace referencia es
un idioma menor a otro.

Incluso, cuando se dice, “lengua indigena” se significa que no llega a
ser un idioma, y podria discutirse largamente si “los sonidos articu-
lados pero incomprensibles” que emite un Huitoto, son idioma, lengua o
dialecto. Por ejemplo, el Diccionario de Uso del Espanol (1994) de Editorial
Gredos, define lengua como “el conjunto de formas vocales de expresion
que emplea para hablar cada nacion. Se aplica con preferencia a «idioma»
cuando se trata de pueblos antiguos...”.

Un idioma es un sistema complejo de asociaciones entre ideas, sonidos y
gestos que cada sociedad humana (pueblo o nacion) posee sin excepcion,
por lo cual los pueblos indigenas tienen idiomas, los cuales pueden tener
a la vez variaciones dialectales y tonales (por ejemplo, en los resguardos
que componen su territorio, o en las veredas de un mismo resguardo).
Ademas, sus lenguas difieren de las empleadas por las sociedades nacio-
nales, tanto en su forma oral como en la escrita.

24 “El Estado protegerd el castellano como idioma oficial de Colombia y las lenguas de los pueblos indigenas
y comunidades negras y raizales en sus territorios. Asi mismo, impulsard el fortalecimiento de las
lenguas amerindias y criollas habladas en el territorio nacional y se comprometerd en el respeto y
reconocimiento de éstas en el resto de la sociedad” (Constitucion Politica de Colombia).

58



ESPIRITUALIDAD

Los idiomas indigenas son complejos e interesantes, tienen sus respectivas
gramaticas, aunque no estan escritas y, en muchos casos, se trabajan grafias
para poderlos escribir. Todos son indispensables para transmitir sus tradi-
ciones e historias, y comunicar sus anhelos de transformacion y lucha, por
lo cual performan identidades y memorias, individuales y colectivas.

Dichos idiomas, sean escritos o no, tienen un sistema gramatical propio.
Una poblacion indigena puede que no sepa leer y escribir su propio
idioma, pero eso no quiere decir que no conozca su estructura, que no lo
use, que no resulte complejo su estudio y que sean creativos (Cfr. Ordofiez
2002). Todo idioma indigena comporta la complejidad de cualquiera de los
idiomas nacionales que se hablan en la actualidad en cualquier pais del
mundo. El caracter agrafo de muchos idiomas indigenas, o de transicion
grafica, no impide que ellos tengan cuerpos literarios impresionantes,
aunque no estén escritos. Un mito se cuenta como si estuviera escrito®, y
se puede contar en ritos, celebraciones privadas o fiestas publicas.

(Qué tiene que ver esto de los idiomas con la jurisdiccion indigena, si
los indigenas colombianos —tal vez con excepcion de lo nukak (en tanto
pueblo), y de no pocos casos personales (individualidades al interior de
los pueblos bilingtiies- pueden hablar espafiol? Por que el idioma refleja
el sistema juridico de un pueblo indigena, lo performan (en el sentido
de Jhon Austin de que las palabras producen realidades26), y lo realiza
mediante el codigo de significaciones culturales.

La realidad lingtiistica del sistema juridico nos lleva a reflexionar sobre el
derecho a hablar sus idiomas en sus territorios, y a pensar en la obligacion
del Estado a proteger lo poquito que queda de algunos, recuperandolos.
Eljuicio en el idioma propio es una garantia procesal de los colombianos,
como colombianos los indigenas tienen el derecho a ser procesados en su

25 Si el lenguaje equivale al mismo configurarse humano en medio del configurarse de las cosas a través de
las comunidades historicas y sus diferentes formas de habitar un mundo, ello se refleja en los modos y
recursos linguisticos, correspondiendo de modo singular a lo que se manifiesta, indicando o callando
a lo que se le sustrae o impide, en el espacio abierto por el acaecer de los entes que se ofrece para tejer
la propia historia.

26 “no solo sirven para que los hablantes se comuniquen, sino que a la vez, son herramientas para nombrar
la realidad segiin la perciben sus hablantes. Por consiguiente los idiomas manifiestan un modo de ver
la realidad, es decir nos hacen captar las distintas cosmovisiones de los pueblos, sus anhelos y sus
relaciones sociales (cfr. Ordoiez 2002).

59



propio idioma y a recibir la debida defensa técnica El derecho al idioma
propio es un derecho humano, asi que el asunto ademas de responder a
la importancia valorativa de todo idioma (peso especifico en cada pueblo
indigena y a la diversidad de los idiomas en Colombia®), reconoce exclu-
sivamente su vinculo garantista con el hecho judicial. Durante la colonia,
por ejemplo, los indigenas en los procesos judiciales tenian el derecho de

emplear sus idiomas en los estrados y a tener traductores (cfr. Ordofiez
2002:131).

27 Todo idioma se articula desde un determinado horizonte de comprension, que la experiencia de un
pueblo va esbozando. Las culturas van trazando diferentes horizontes de inteligibilidad, no reducibles
entre si, en cuanto significan diferentes formas de vida. De alli que surja la idea, no de traduccion o
equivalencia entre idiomas, sino de didlogo, asimilacion, a través de una fusion de horizontes. Si bien
los estudios comparados aportan luces al detectar estructuras semejantes o diferentes, también pueden
confundir cuando el tema en cuestion no es visto desde su propio mundo histérico, en el encuentro con
él; en todo caso se descubririn, atin en estructuras semejantes, sentidos y articulaciones diferentes.

60



ESPIRITUALIDAD

TEMA 2

Las cosmovisiones

La proteccion de la diversidad étnica y cultural de la nacién colombiana,
no se podria sostener sin una actitud de respeto hacia las distintas cosmo-
visiones que se traducen en formas de vida singulares y tinicas. No se
discute que en el territorio nacional se debe acatamiento a la Constitucion
Politica. Empero, el juicio de conformidad constitucional de una determi-
nada accion o abstencion de una autoridad indigena referida a miembros
de su comunidad, como punto de vista externo a la misma, no puede
operar sin que antes se intente aprehender su significado en el contexto
sociocultural en que se origina. La violacion constitucional, cuando ella
se presenta, debe trascender la mera diferencia de enfoque cultural de
una accion y, en términos indubitables, lesionar la dignidad de la persona
humana. De lo contrario, se arriesgaria con reducir hasta limites en verdad
opresivos, el horizonte ordenador de una determinada cosmovision y, de
otro lado, se tendria que exigir a los miembros de la comunidad indigena
que en ella encuentran su patron de socializacion, la asunciéon de pautas
extrafias al codigo cultural en el que se cifra su identidad. Igualmente,
la autonomia relativa que la Constitucion reconoce a los pueblos indi-
genas, que se refleja en la existencia de una jurisdiccion especial que debe
aplicar los mandatos de la Constitucion Politica, impone la necesidad de
garantizar a dichas autoridades un dmbito de independencia funcional,
necesario para ensayar una interpretacion que tome en consideracion las
particularidades de las comunidades, de modo que sdlo si sus fallos cons-
tituyen vias de hecho, la accion de tutela resultaria procedente.

La Corte se ha ocupado de sintetizar las creencias y practicas de la
comunidad Ika. La cosmovision que ellas configuran corresponde a un
universo simbdlico que es objeto de reconocimiento y proteccion consti-
tucional. Gracias a dicho acervo de elementos, el Ika y sus autoridades,
conoce el mundo, se relaciona con €l, comprende su lugar y funcién y, por
lo demas, enfrenta las vicisitudes de su existencia individual y colectiva.
Sin que la Corte deba entrar a justificar racionalmente las costumbres y
creencias de este grupo humano, es claro que su cddigo cultural le ha
permitido enfrentar la complejidad de su entorno de manera exitosa. Este

61



sistema cultural logra mantenerse y reproducirse, en parte, porque es
capaz de identificar peligros y factores extrafnos. Si la identidad cultural
es un valor constitucional, mal puede censurarse que dentro de una
comunidad se creen mecanismos y estructuras para descifrar situaciones
de peligro ya sea de orden natural o puramente social, y que se reaccione
frente a ellas apelando a sus propias practicas culturales, justamente en
orden a conservar aquélla.

Cosmovision es la vision que los pueblos tienen sobre las cosas, los espi-
ritus, lanaturaleza, es una vision del universo. Es el sentido que los pueblos
le asignan a su universo cultural y natural el cual expresan mediante
un pensamiento. Ese pensamiento es la forma como ellos acttian con la
naturaleza y la sociedad. La cosmovision es un concepto mas amplio que
el de espiritualidad y refleja el mundo de los valores racionales de cada
pueblo indigena, por lo tanto le es estructural a toda su organizacion
social, cultural, juridica y politica.

Ninguna nacion permite que las estructuras morales, civicas e historicas
sean afectadas. Es por eso que en las demandas de los pueblos indigenas
siempre se encuentra en primer orden la defensa de su pensamiento.

Una cosmovision es el conjunto de opiniones y creencias que conforman
la imagen o concepto general que tiene una persona, época o cultura, a
partir del cual interpreta su propia naturaleza y la de todo lo existente
en el mundo. La cosmovision define nociones comunes que se aplican
a todos los campos de la vida, desde la politica, la economia o la ciencia
hasta la religion, la moral o la filosofia. En materia de jurisdiccion es nece-
sario comenzar a estudiar las visiones del mundo, como sistemas abiertos.
No solamente entre la jurisdiccion ordinaria, sino entre los pueblos indi-
genas de la jurisdiccién especial.

La Cosmovision de los pueblos indigenas se ha originado de sus repre-
sentaciones, interpretaciones y formas de vida. Emerge como mani-
festacion de su presencia la representacion de un fendmeno, como por
ejemplo, el rio (vida, serpiente, via), su interpretacion (el camino, el
origen y el destino, la memoria), y su utilizacion para vivir la cotidia-
nidad (bafo ritual, fuente de alimentacién). Obviamente, comparadas
las cosmovisiones indigenas con las cosmovisiones predominantes en

62



ESPIRITUALIDAD

la cultura contemporanea, pueden ser mas extendidas las segundas que
las primeras, pero en materia de reconocimiento e igualdad ninguna es
superior a la otra. Tan s6lo son ambas, expresiones culturales distintas y
como tal respetables una como la otra.

“La Corte ya ha respondido..: en una sociedad que se dice pluralista
ninguna vision del mundo debe primar y menos tratar de imponerse;
y en el caso especifico de la cosmovision de los grupos aborigenes,
de acuerdo con los preceptos constitucionales, se exige el mdximo
respeto. Las tinicas restricciones serian, como ya lo expuso la Sala, el
derecho a la vida, la prohibicion de la esclavitud y la prohibicion de
la tortura.” (Sentencia T-523/97)

Para muchos administradores de justicia es incomprensible este recono-
cimiento fundamental, pero es de suma importancia para el reconoci-
miento de los fundamentos de un sistema juridico, en virtud de que éste
se desarrolla sobre la féormula cosmovisional de cada pueblo.

La cosmovision inspira teorias, produce modelos, imagina la estructura
del mundo, representa la historia, y puede desarrollar filosofias, como
lo mostré Reichel Dolamtoff, aquel antropologo que escribio, entre otras
cosmogonias, la de los [jka de la Sierra Nevada de Santa Marta. Gimenez,
un estudioso de las cosmovisiones indigenas sefal6 que “los sistemas filo-
soficos, religiones o sistemas politicos pueden constituir cosmovisiones,
puesto que proveen un marco interpretativo a partir del cual sus adhe-
rentes y seguidores elaboran doctrinas intelectuales y éticas. Ejemplos son
el judaismo, el cristianismo, el Islam, el socialismo, el marxismo, el cientifi-
cismo, el humanismo o el nacionalismo. Las cosmovisiones son complejas y
resistentes al cambio; pueden, por lo tanto, integrar elementos divergentes y
aun contradictorios.” (Giménez 2002:16)

2.1. Las creencias

“En las creencias se esta, mientras que las ideas se tienen”, escribi
Ortega y Gasset, en el libro ideas y creencias. Se puede decir que en las
cosmovisiones se esta, mientras que las filosofias se tienen. En esa légica
en el derecho se esta, el derecho no se tiene. Nosotros tenemos derechos,

63



pero siempre estamos peleando por ellos; eso es porque en realidad no
estamos en los derechos, estamos por fuera de ellos.

Las creencias son una realidad cultural y legal, en cuanto a realidad
cultural son manifestaciones empiricas concretas que dotan de sentido
la conciencia de las personas (incluye creencias, ideologias, religiéon). En
ese sentido la realidad “creencias” configura los derechos de libertad de
conciencia, y libertad ritual o de cultos. En la perspectiva de las cosmo-
visiones indigenas, se protegen con esos derechos, ademas del de diver-
sidad cultural. Ahora bien, en cuanto a creencias constituyen los modos
de operar la justicia.

Se trataria, en términos de reconocimiento de los sistemas juridicos de los
pueblos indigenas, en consecuencia, de pasar del tener derechos, al estar
en los derechos. De la reivindicacion al ejercicio, a creer que el Estado y el
Sistema Judicial pueden asimilar y desarrollar el gran reto de una admi-
nistracion de justicia mds cercana a nuestras realidades sociales, por lo
cual, en estricto sentido, mas justa.

Las creencias son mas firmes que las ideas, pues es en las creencias en lo
que unindigena es socializado (en general todo ser humano); los primeros
conocimientos, las practicas basicas, las destrezas primarias siempre son
creencias, son actos miméticos que se reproducen por imitacion y porque
son comunes a todos. Cierto es que una creencia pertenece al ambito de
las ideas, pero idea y creencia son bastante diferentes, porque la creencia
es, ademas, reforzada por la tradicion, por las costumbres y por los
habitos. La creencia pertenece al mundo interior y profundo de los seres
humanos; una creencia se puede llegar a discutir con mucha dificultad,
aunque puede transformarse (caso de creencia, es que a los indigenas se
les ayudaria mds regalandoles ropa, antes que otorgandoles derechos).

Segun la idea bastante difundida, la naturaleza es el fundamento de las
creencias de los pueblos indigenas, dado que ella rodea todas las actua-
ciones sociales de estos pueblos. La naturaleza les provee incluso poderes
que son ancestrales y sagrados, el poder del monte, del jaguar o del yagé,
poderes que por supuesto son saberes. De la naturaleza obtienen los
pueblos indigenas las creencias sobre el mundo que habitan, tanto de
los vivos y como de los muertos, de la tierra y el agua, de la siembra y la

64



ESPIRITUALIDAD

recoleccion, del alimento y el adorno, de la crianza y la ensefianza. Y, en
todo ello, ademas de conocimiento, se cree que hay ley.

“...colores, plantas, olores que nos rodean con sus bellezas y virtudes
que dejaron nuestros sabios antepasados y nosotros dejaremos nuestro
conocimiento, cuando haya derecho y leyes de respeto que nos prote-
jan. Nuestra madre naturaleza nos volverd a recoger... es la vida que
nos rodea de conocimientos, pero tenemos restricciones que no van a
favor de nosotros los que tenemos todo el derecho de poseerlos.” (Tes-
timonio Indigena).

En la antropologia se ha estudiado mucho el concepto “eficacia simbo-
lica del ritual” para explicar el porque las creencias funcionan. Tienen
eficacia simbdlica, el shamdn en un acto de limpieza toma alcohol,
hace buches, fuma y mezcla el humo con el sorbo que tiene en la boca,
balbucea mientras golpea al paciente con unas rams, y finalmente escupe
al paciente en la cara lo que tenia en la boca. El movimiento descrito es
un ritual, su eficacia simbdlica es que cura. Cura porque las cosas le
resultan, por eso la gente ora, pide favores a los santos, porque creen en
realidad que ayudan. Eso es la eficacia simbdlica de los rituales.

Los sistemas juridicos tienen una eficacia simbolica; Mauricio Garcia
Villegas, escribié un famoso libro, la eficacia simbélica del derecho, para
mostrar la creencia en el sistema juridico que tienen los ciudadanos.
Obsérvese, por ejemplo, el siguiente relato, el cual se extracto de uno de
los talleres que sobre jurisdiccion Especial Indigena realizé el Consejo
Superior de la Judicatura. Un indigena expuso:

“Bueno, hablamos de médico tradicional, en lengua lo llamamos payé
o médico tradicional, en lengua se llama “Marrili”.... Lo voy a es-
cribir, de pronto no lo escriben bien... en Curipaco. Estas palabritas
tienen mucha significacion, ;qué quiere decir el Marrili? Hombre
Sabio. Niapagaita es el sabio cuando ya estd rezando, Camicaite,
quiere decir, el hombre sabe mds alld de lo que de pronto otros no
saben. O sea, el que conoce mds alld. O sea, son maestros de los
maestros en otras palabras.

65



66

Bueno, seguimos, el Cacique o autoridad tradicional, también tene-
mos respuesta aqui, cudl es, cacique o autoridad tradicional, estamos
diciendo acd de que ellos son médicos tradicionales. Hay que dife-
renciar un poco médico tradicional, hay médico tradicional los que
curan, hay médico tradicional guerrero. Asi estd dividido este... Hay
buenos, hay malos marrili como cualquier médico cientifico o occi-
dental también ;no? Y por ahi, que peligroso. Le raja a uno y después
lo mata, igualmente, otros, otro es jefe del territorio ancestral, el que
tiene la ultima palabra.

Por ejemplo, para hacer una comunidad es duefio de la tierra, direc-
tamente. Eso es el territorio mds grande ;cierto?, ese seria un jefe
del territorio ancestral; aqui también hablamos sobre, sobre valores
sagrados, aqui estoy leyendo componentes y los sitios sagrados.

Castigos ancestrales, ahorita le explico como se castiga, ahora si va-
mos a entrar, como se castigaban los indigenas Curripaco, pues dafio
leve se le sanciona por medio de dafio fisico, que quiere decir, por
ejemplo alguien se llevo esta camara pero no se sabe quien, pero en-
tonces el sabio comienza a trabajar y seguramente, por ahi veinte
minutos comienza a gritar. Ese grito es himno, con ese himno se san-
ciona. O sea, entonces no lo vuelve a hacer, en ese momento le da un
consejo y usted no vuelve a robar -jdéjelo alli donde lo agarrd!-. Si es
daiio grave, ahi si no hay remedio, por eso siempre digo: -jmuévete por
venganza por medio de sabiduria espiritual!-, ahi si hay que matarlo.
Pero no matarlo con tiro, mucho menos cortarle la cabeza con machete,
sino por medio espiritual, o sea el que roba, el que mata, se muere, es-
pecialmente si tiene dafio grave, porque dice que para nosotros no hay,
no se paga la vida, la vida, la vida es vinica; nosotros no, no recibimos
pago de la vida, el que mata a alguien tiene que morir.

¢Por qué? porque no hay, no hay mds nunca, volvemos a mirar eso
comparieros, por eso hora se dice: -muerte por venganza-, ya sea con
espiritual, ya sea con Camajail lo que llamamos, ya sea por de pron-
to como lo que llaman ustedes, por infarto cardiaco, bueno, muchas
cosas.

Ese es el castigo que las leyes que utilizamos nosotros.



ESPIRITUALIDAD

El Marrili, es persona comision que presta servicio para el territorio,
se llama “control territorial por medio de sabiduria espiritual”, ;Por
qué? Porque es control a todo lo que es territorio, control de enfer-
medades, también orienta a su pueblo, control de conflicto social que
tiene que ver mucho lo que es, lo que es la parte negativa; entonces
controla todos estos males, también controla interés étnica de los co-
munidades en general, conflictos entre familias, control jerdrquico,
los clanes control de, de relaciones con los otros grupos étnicos, todo
entra ahi, ;Por qué? porque los indigenas teniamos, el pueblo Curri-
paco”.

En esta lectura se desprenden las nociones de creencia, eficacia simbdlica
y sistema. Las tres pueden ser explicadas de distinta manera y aplicadas
a distintos ambitos, es cierto. No obstante, esa diversidad, o quizds en
virtud de ella, se sefialara solo la forma como aparecen en el texto. La
finalidad es darnos una idea al respecto. Podriamos decir, inmediata-
mente, que ese sistema atenta contra la vida de las personas, porque se
basa en la venganza, y quita la vida. También, a pesar de que describe
actos “magicos” o shamadnicos, se podria al leer, tener miedo de esas
pra’cticas. Las observariamos con temor, con cierto respeto.

Bien, esas condiciones predisponen a la eficacia simbolica de un rito, a la
creencia de que efectivamente eso va a suceder. Como sucede con los placebos.

0. Mirrili, Médico tradicional, sabio.

1. “Castigos ancestrales”

2. Castigos Curripaco.

3. El sabio comienza a trabajar y luego a gritar.

4. Ese grito es himno, con ese himno se sanciona.

5. Da un consejo.

67



6. Si es dafo grave, -jmuévete por venganza por medio de sabiduria
espiritual!-, ahi si hay que matarlo. Pero no matarlo con tiro, mucho
menos cortarle la cabeza con machete, sino por medio espiritual.

El médico funciona dentro de un sistema normado, que tiene penas;
puede conocer todos los casos, y tanto el médico como los castigos son
ancestrales, y solo son conocidos por los Curripaco. La eficacia simbolica
se produce en esos contextos de ancestralidad, especificidad y recono-
cimiento. Con un himno se sanciona, cumple con el proceso que le da
certeza, y aconseja o se venga. La venganza es ritual es un castigo espi-
ritual, ancestral. La autoridad no mata directamente. ;Qué es verdad en
todo ello? Lévi-Strauss dice que lo destacado del relato se sostiene porque
la eficacia simbolica procede de la convergencia de un triple conven-
cimiento: el del sindicado, el de la autoridad, y el de la comunidad (lo
ancestral). (Lévi- Strauss 1988: 221)

2.2. Las religiosidades

Hablar de religiosidad es hablar de una identidad religiosa; el catolicismo,
desde esta perspectiva seria, una unidad nominal; s6lo de nombre puesto
que en realidad lo que hablamos es de distintas manifestaciones de la
misma confesién, manifestaciones que han sido signadas por las costum-
bres de cada pueblo, y por las moralidades que ellas expresan. Asi, un
pueblo indigena, que no hable un idioma indigena y profese la religion
catdlica —vr. gr. pastos, yanaconas, coconucos, kankuamos, mokana,
entre otros-, tiene una particular forma —una forma étnica- de expresar
su religion, que se llama, religiosidad. Las religiosidades son distintas
de un lugar a otro asi procedan de una misma matriz religiosa, basta
comparar las procesiones de semana santa en Popayan, Mompox, Tunja y
Pamplona, en Colombia; Sevilla y Malaga en Espafia; y Cuajinicuilapa y
Chilacachapa en México.

(Por qué algunos rasgos de la religion catolica son diferenciales dentro de

la misma religion catdlica oficial? jlas religiosidades configuran religiosi-
dades particular, propia y diferenciadas?

68



ESPIRITUALIDAD

Al presentar un pueblo rasgos devocionales diferentes a los de los demas
catolicos, se infiere la existencia de una religiosidad propia, sin que por ello
se deduzca la existencia de ésta por fuera de la catdlicidad. Lo que sucede
en esos casos es que la misma Iglesia se ocupa de referirse a ellos, como
religiosidades populares enfrentadas a la religiosidad oficial. Tales formas
de religiosidad son las forma culturales y diferenciales con que todas la
religiones se expresan; siendo catdlicos algunos espafioles, mexicanos,
polacos, estadounidenses o colombianos, o bien siéndolo los guambianos,
zenues y algunos paeces e ijkas, no siempre y por lo general casi nunca
presentan concordacias devocionales.

La devocion es la relacion personal y colectiva con los seres sagrados,
que demanda proteccion y otorga sumision a ellos con miras a obtener
una actitud favorable en medio de las dificultades de este mundo®. En
cierta forma dota de significado diferencial, y sin embargo, identitario, a
lo religioso en un doble curso aparentemente contradictorio: por un lado,
brinda sentido practico a la secularizacion® y por otro, conlleva hacia
la constelacion sacramental. La devocion es una expresion de la religio-
sidad; si ésta es una forma cultural de la religion, entonces la devociéon
es un comportamiento cultural que se manifiesta de manera singular y
difiere de lugar a lugar e incluso difiere al interior de las comunidades.
No hay confesion que comporte una misma devocionalidad.

Lo religioso en cualquier pueblo indigena es una configuracion que ha
resultado historicamente de la apropiacion de signos, simbolos y ritos
de lo catolico, transformados y reelaborados por la forma particular de
la etnicidad local, en una religiosidad con caracteristicas propias y dife-
renciadas del catolicismo oficial y de otros populares e incluso étnicos.
La etnicidad ha coadyuvado a producir una estructura cultural, mediante
el procedimiento de asimilacion y reinterpretacion: la religiosidad de
Caquiona. En la cotidianidad de los comuneros la religiosidad yanacona
opera de manera coherente en relacion con todos los sistemas (sociales,

28 Giménez, dice que la devocion se caracteriza por la creencia en un protector que puede ser un santo o una
virgen, un difunto o los difuntos (los ancestros) y un mesias; los medios concretos cirios, cintas, etc.;
y finalmente, la emocién con que los devotos impregnan sus manifestaciones religiosas.” Giménez,
Gilberto. La religién popular en el Anahuac, Centro de Estudios Ecuménicos, México,1978. Pp.16.

29 Cfr. Matthes, Joachim. Introduccion a la sociologia de la Religion, Alianza Editorial, Madrid,1971.Para
este autor la secularizacion es un campo de la transformacion social: “...el munod se ha desprendido
del pasado y se ha dotado asi mismo de una forma...” ibid. 85.

69



culturales, econdémicos, ecoldgicos, politicos) de su comunidad, sin llegar
a constituir un fundamentalismo religioso; es decir, sin otorgarle a lo reli-
gioso funciones de movilizacion politica.

La verdad es que los pueblos indigenas no movilizan la religiosidad
propia frente a la de los evangglicos, pero si la pueden defender antes
eventuales agresiones, como las tratadas por la Corte Constitucional en el
Caso de los Jjkas y de los yanaconas. No lo necesitan porque ella cumple
funciones de organizacion étnica basica, de manera bastante auténoma e
independiente de los cdnones eclesiasticos y de los debates confesionales.
Su contenido es cosmovisional antes que confesional.

Dicha observacion procede con el fin de justificar y ampliar la explicacion
sobre el hecho de que los valores religiosos (junto con los culturales y juris-
diccionales), si que han sido fundamentales para la reproducciéon social,
cultural y étnica de los pueblos indigenas. Es preciso indicar que la cultura
definida como el conjunto de valores, tradiciones, costumbres, idioma,
concepcion del mundo, permite comprender que toda cultura en interac-
cion con otra, es capaz de seleccionar los elementos que le son convenientes
y rechazar los que le afectan. La novedad por lo nuevo, como la contro-
versia a lo viejo es habitual en materia intercultural, ya sea por imposicién
o eleccion, por obligacién o autonomia. En cualquier evento el elemento
cultural seleccionado es transformado, generando cambios concomitantes
en la globalidad de la cultura propia.

De ahi que el proceso cultural en relacién con la religion revista una
complejidad adicional, se manifiesta en términos de conflictos internos.
No hay desarrollo cultural sin solucién de conflictos. La capacidad
modernizante de que hacen gala, sin perder la logica interna de la
cultura, lo demuestra. En este contexto, la identidad emerge, cultural-
mente hablando, como el recurso de conectividad, que da ilacion simbo-
lica a los elementos culturales en disputa. Los elementos base de la
conectividad identitaria son la Virgen, La Iglesia, Las fiestas, las misas.

Las practicas confesionales son subordinadas respecto de las religiosidades.

70



ESPIRITUALIDAD

El rol de la religiosidad en el mantenimiento de la integridad étnica de los
pueblos indigenas obedece al mantenimiento del orden ritual colectivo,
al sostén de tradiciones y costumbres, a la reproduccion simbolica de la
comunidad y sus nexos territoriales, y a la limitacion de los confllictos
potenciales por la via cosmovisional no confesional.

Los pueblos indigenas no oponen un credo, sino una concepcion del
mundo; esto define tanto “lo parcial” como “lo no confesional” del asunto.
Asi, mientras que para, por ejemplo, para un misionero o pastor de cual-
quier iglesia una obra en la que no esté de acuerdo, es producto del diablo y
la argumentara con algun versiculo de los Hechos; las religiosidades indi-
genas evitarian a otras confesiones por “saladitos”, buscarian “amansar los
cultos”, mediarian para que la “sangre enfriada se vuelva a calentar”, en
fin, procurarian restituir su orden, sin menoscabo del otro, que podra irse
integro a donde mejor le parezca.

2.3. La integralidad de los valores

Desde la cosmovision como sistema de pensamiento, los pueblos indi-
genas sostienen que logran encontrar todas las respuestas y todos los
grandes conocimientos y cuando logran ser como una sola familia, como
un solo pueblo; pueden mantenerse unidos y controlar la sociedad para
que no existan desavenencias. Es tan cerrado el sistema que uno no sabe
si los contenidos de la justicia son la cosmovision, o que la cosmovision
es la idea de justicia en si.

La integralidad es un valor de todo sistema, si no el maximo.

“:Qué problema tengo yo?, me dicen a mi tradicional. Aunque yo
no tengo que esperar a que digan, sélo con ver los ojo, el caminar de
la persona, su alma ya se ve el problema, desde lejos también ya se
cuando viene a mi consejo. El sabio estd adivinando, esta conociendo,
conoce todo el padecer y pregunta por lo justo o injusto de ese padeci-
miento porque sabe uno y el otro tiene que saberlo por el mismo con
la ayuda de uno. Eso es consecuencia humana.” (Médico Tradicional
y autoridad)

71



Los valores vinculan aspectos que son determinantes para el ejercicio
jurisdiccional, pues este depende sobre todo de la forma como ha sido
interpretado el ntcleo basico de los derechos de los pueblos indigenas,
que es la integralidad que brinda la cosmovision.

“Nuestra cosmovision es de cada dia de justicia, es de fortalecer, de
conocer esa memoria tanto en el territorio, en la cultura, el objetivo
es fortalecer nuestra identidad cultural, y pues como pueblo nosotros
tenemos esos fundamentos claros, tenemos fundamentos propios,
¢Qué es la autoridad, el territorio, el pensamiento, nuestra parte es-
piritual, nuestra sacralidad? y otro detalle nuestra justicia, todo esto
no se desvia de nada, sino que todo es integral nada puede estar sepa-
rado. Y la justicia indigena, es nuestra cosmovision de acuerdo a las
memorias que hemos adoptado de los mayores.”

La integralidad del pensamiento esta ligada al territorio, a la cultura y al
fortalecimiento de la identidad cultural. La historia y la memoria cons-
tituyen otro fundamento del pensamiento que reivindica los derechos
de la diversidad cultural y la potestad de impartir justicia de los pueblos
indigenas es ademas, el fundamento que demuestra la profundidad de la
lucha por la autodeterminacion perdida.

“...los pueblos indigenas tenemos la cosmovision desde nuestros an-
tepasados, desde nuestros ancestros, ellos fueron los que hicieron las
normas, y hasta hoy nosotros respetamos las normas que nuestros an-
tepasados nos pusieron y nos comunican de diferentes formas, nos las
comunican por medio de los espiritus, por medio de los suetios y por
todas las formas de pricticas que realizamos en cada cultura nos es-
tan comunicando nuestras formas de aplicacion de justicia, nos estin
orientando para cada caso, igual que cualquier Juez de la Republica
que ha recibido un proceso de orientacion para la aplicacion de justicia
nosotros también lo hacemos a través de nuestros ritos ceremoniales, a
través de nuestros mayores, que son los que nos orientan, son nuestros
asesores, nuestras guias y quienes nos han enseriado la forma mds ade-
cuada para hacer justicia dentro de nuestros territorios y con nuestros
mismos comparieros de los pueblos.” (Indigena)

72



ESPIRITUALIDAD

La integralidad est4 asociada a cualquier cosmovision indigena, por lo que
al ser una cualidad sustancial compromete cualquier percepcion del orden
justo.

El orden justo en los pueblos indigenas evita la segmentacion y se legi-
tima en la idea de permanencia. Todo tiene que ver con todo, y en ello
es capaz de sentar las bases de la diferencia sin romper con la unidad de
percepcién ante el mundo:

“Por eso es que nosotros decimos que las leyes no se pueden estar
cambiando a capricho de una persona, o de una autoridad, [NO! es
que las leyes ya estan ahi enraizadas, lo que hay es que recuperar y
hacer ejercicio de ellas; y de igual manera las sanciones, las sanciones
ya estan indicadas porque Dios mismo fue sancionando a cada uno
de los Emberas y a cada uno de los animales cuando ellos eran hom-
bres, y eso es lo que tratamos de aplicar. Y esto es lo que pretendemos
de que las otras jurisdicciones entiendan, porque cuando tratan de
implantar unas politicas externas, pues estan rompiendo y estdn con
violando todo, toda esa norma propia y alli estaria como desintegran-
do y poniendo en riesgo la integridad cultural de nuestro pueblo”.
(Indigena Emberd)

Se ha seguido algunas ideas que sensibilicen sobre las cosmovisiones
entre los pueblos indigenas de Colombia. Se destacan la integralidad, la
permanencia, y de bienestar y justicia.

73



TEMA 3

Las Identidades

La identidad es un elemento cultural que produce significados y prac-
ticas de cohesion social. En este texto se presentara la identidad cultural
como una identidad que no es connatural al ser humano que la porta,
sino que es historica, que se hace y se rehace a medida que pasa el tiempo
y se define y redefine continuamente con arreglo a las luchas de la gente,
por lo cual una identidad cultural es siempre una identidad colectiva
que se manifiesta de modo singular en las personas®. Tal idea, si bien
no es contraria del todo, si cree que la identidad no se explica totalmente
cuando es mensurada con la formula a mayor identidad mayor unidad,
menos diferencias, y mas igualdad, pues no se puede presumir que
cuando se exhibe una identidad cultural es porque todas las personas
que la reportan son iguales.

La igualdad esta en que todos somos diferentes, no en que las diferencias
culturales se homologuen, suprimiendo la diversidad, al menos teérica-
mente. Eso es distinto en materia social, y las mas de las veces, la rapidez
de los argumentos, hacen que los matices sociales se confundan con los
propiamente culturales. No obstante, a pesar de que las diferencias sociales
se puedan acortar por un lado, por el otro pueden crecer desmedidamente.

Hace afios, cuando se discutia la Constitucion Politica, en las mesas de
trabajo sobre diversidad, se generd una consigna: “unidad en la diver-
sidad”, consigna que ha perdurado cuando se habla de multiculturalismo.
Pese a su muy agradecida recepcion, la cuestion es que deberia cambiar,
si el asunto se tratara de una consigna, a “Identidad en la Diversidad”.
La razoén es simple, la diversidad no genera unidad, pues la unidad es
la disolucion de la diversidad, de la misma manera que los regimenes
totalitarios son la disolucion de la democracia. Para que la democracia

30 La identidad individual puede entenderse como el desarrollo de la subjetividad de las personas, que por lo
general es reflexivo. Mediante la identidad los individuos se definen y s diferencian respecto de otros
sujetos. Las colectividades asignacion, mediante procesos de distinta indole, atributos y creencias que
se prolongan en de modo estable en el tiempo, lo cual forma parte sustancial de la dindmica cultural, ya
que todo actor individual o colectivo se comporta necesariamente en funcién de una cultura que cree
es mds o menos original, mds o menos tradicional (N del A).

74



ESPIRITUALIDAD

perviva debe reconocer la diversidad, ser pluralista, abierta, histdrica
y flexible; una persona puede reconocer a los otros sin perder su iden-
tidad, al identificarse con algo de ellos, en un determinado momento.

Las posibilidades de relacionarse en la diversidad son contextuales, pues
seria dificil hacerlo de manera aislada; son ademas, interculturales. Por
ejemplo, observemos un caso en tres contextos de relacion: unas con
procedimientos, en apariencia definidos, como por ejemplo cuando
sucede un hecho antijuridico de indigena en persona indigena y en terri-
torio indigena; y otra, como la coordinacién jurisdiccional, que se mani-
fiesta fundamentalmente intercultural.

Como se dijo al inicio toda relacion social es intercultural. Si pensamos
en la unidad alguna de las partes se veria reducida a la otra, si pensamos
en la identidad sucede algo muy interesante:

1. Cuando el Sistema Judicial Nacional se relaciona con la jurisdiccion
indigena se relaciona con un sistema juridico étnico particular, pongamos
que sea el guambiano. De tal manera que no tiene porque interpretarse
que un individuo guambiano, juzgado por un tribunal guambiano, en
territorio guambiano, deba recibir una pena Wayuu. La Jurisdiccion
Especial Indigena no unifica las penas, es decir, no imagina o construye
una pena abstracta que se denomine indigena, de tal modo que, dicha
pena sea aplicada a cualquier sujeto que sea tipificado indigena.

2. En el hipotético caso de que la autoridad guambiana sea deman-
dada, el Sistema Juridico Guambiano es afectado por el Sistema Judi-
cial Nacional. Sin embargo, dicho Sistema no interviene de manera
integral, sino que opera segun la competencia del caso ya sea por
la jurisdiccion ordinaria, ya sea por la constitucional, ya sea por la
civil o por la administrativa. Es decir, se manifiesta de manera espe-
cializada y segmentada, pero tal especializacion y segmentacion no
rompe la unidad del sistema. Tampoco, se rompe su identidad, pues
el hecho de reconocer el problema Guambiano segtin su criterio, no
afecta la unidad de ese sistema juridico, ya que los sistemas juri-
dicos étnicos conocen de todas las materias, es decir, tienen una
competencia integral o promiscua.

75



3. En cambio, si el Sistema Judicial Nacional solicita coordinar, o bien un
Sistema Juridico reclama la coordinacion jurisdiccional, la cosa cambia.
Ninguno de los dos sistemas puede someterse a otro, ni uno puede
quedar en condicion de desigualdad juridica. Todas las decisiones judi-
ciales en esa materia tendran un sello intercultural. Es decir, se mantiene
la diversidad, pero la identidad la fijan los procedimientos nuevos.

El derecho a la identidad como un derecho, permite que se protejan
las identidades con sus cambios y continuidades, de manera tanto
colectiva como individual.

La identidad de un pueblo es la etnicidad; la de una nacién es la naciona-
lidad. Debe entenderse como el momento de la conciencia colectiva que le
imprime valor a las practicas culturales con el fin de renovar las fuerzas
de cambio cultural o de la emancipacion. La identidad tiene que ver con
la conciencia historica y ella con el motor del cambio cultural®.

El Estado colombiano, como los demads Paises miembros del Convenio en
referencia, se encuentra obligado a adoptar las medidas que sean necesa-
rias para que los pueblos indigenas y tribales que habitan en el territorio
nacional asuman el control de sus instituciones, formas de vida y desarrollo
economico, dotdndolos de instrumentos que propicien el fortalecimiento
de su identidad, lengua y religion, a fin de salvaguardar a las personas que
los integran, sus bienes, su cultura, y sus territorios (cfr. Convenio 169 OIT).

Dentro del Convenio 169 tienen especial connotacion y desarrollo el
derecho de estos pueblos a que las decisiones que los afectan les sean
consultadas. Se “asume que estos pueblos pueden hablar por si mismos,
que tienen derecho a participar en el proceso de toma de decisiones que
los afectan, y que su contribucidn, ademas, sera beneficiosa para el pais
en que habitan”, por ello los articulos 6° y 7°, en cuanto establecen la

31 “Se basa la identidad sobre el principio de no contradiccion: es decir que una cosa, persona
o entidad es lo que es en la medida en que ella no es otra cosa. La definicién de lo que
es identidad se expresa, desde el principio, con el criterio de afirmacion de la diferencia.
Algo es lo que es en la medida que es todo el ser, por lo tanto estd en capacidad de
relacion, sin la cual, no se conoceria ni el sentido de la identidad, ni el de la diferencia.
Hay identidad en la medida que ella se encuentre vinculada a otros” (Zambrano .

76



ESPIRITUALIDAD

Consulta Previa y la forma en que éste mecanismo de participacion debe
ser adelantado, son considerados por la Guia de aplicaciéon como primor-
diales.

“El articulo 6 requiere que los gobiernos establezcan los medios que
permitan a los pueblos interesados participar en la toma de deci-
siones a todos los niveles a nivel de instituciones legislativas y de
organismos administrativos. También exige que consulten a los pue-
blos indigenas y tribales mediante procedimientos adecuados y sus
instituciones representativas, cada vez que se prevean medidas le-
gislativas o administrativas susceptibles de afectarles directamente.
Las consultas llevadas a cabo en aplicacion de este Convenio deberdn
efectuarse de buena fe y de una manera apropiada a las circunstan-
cias, con la finalidad de llegar a un acuerdo o lograr el consentimiento
acerca de las medidas propuestas.”.

También se infiere de lo dicho que la identidad, concebida como la dimen-
sion subjetiva de los actores sociales, constituye la mediacion obligada de
la dindmica cultural, ya que todo actor individual o colectivo se comporta
necesariamente en funcion de una cultura mas o menos original. Y la
ausencia de una cultura especifica, es decir, de una identidad, provoca la
alienacion y la anomia, y conduce finalmente a la desaparicion del actor.

El fendmeno del reconocimiento es la operacion fundamental en la cons-
titucion de las identidades. En buena parte — dice Pizzorno — nuestra
identidad es definida por otros, en particular por aquellos que se arrogan
el poder de otorgar reconocimientos “legitimos” desde una posicion
dominante. “En los afos treinta lo importante era cémo las instituciones
alemanas definian a los judios, y no como éstos se definian a si mismos”
(Pizzorno, 2000: 205 y ss.). Los indigenas siempre han sido definidos,
siempre han sido calificados. No obstante, siempre han quedado en el
mismo sitio. Como en la pelicula, “los sospechosos de siempre”, los indi-

s

genas, pese a las definiciones que han buscado “cristianizarlos”, “civili-
zarlos”, “desarrollarlos”, “capacitarlos”, por “culpa de su atavica condicion
no lo han logrado”. Aqui el problema no es de quién es definido, ni de
quien define; sino de como se ha definido. El como se ha definido se esta-

blece desde una relacion social; el reconocimiento es eso.

77



El reconocimiento es un proceso cultural; mds exactamente intercul-
tural. Por ello, cuando hablamos de la “cultura de la coordinacion”, se
debe desarrollar un proceso de identidad, una creencia, segun la cual,
el sistema juridico colombino es suficientemente maduro para lograr, sin
reservas, reconocer la diversidad étnica y cultural

3.1. El espiritu colectivo

Los pueblos indigenas se definen por su espiritualidad, la cual tiene
conexiones muy estrechas con la historia y la justicia, por ejemplo. El
espiritu del pueblo es una nocidn significativa, sobre la cual es preciso
detenerse, pues ella da luces para entender el sentido que los indigenas le
dan a sus reivindicaciones. Quizas el espiritu colectivo sea un neologismo
para poder vislumbrar el escenario social que hace que diversos pueblos
participen de unas mismas demandas, sin perder sus identidades funda-
mentales. Mientras que el espiritu del pueblo apela a la fuerza de la etnia,
el espiritu colectivo se acerca a la fuerza de los pueblos.

Se trata de entender varias cosas para poder conectar el espiritu
colectivo, como un generador de vivencias, de tal modo que se pueda
conectar con la idea que llevo a Montesquieu a pensar en el espiritu de
las leyes . Ya se ha mostrado la conexion entre cosmovisiones, culturas
e identidades con los sistemas juridicos, ahora con la idea colectiva
vamos a tratar de entenderla con el sistema de derechos que producen
las reivindicaciones sociales indigenas.

Las palabras Volk, peuple, populus, Folk, pueblo y ethnos tienen diversas
significaciones, aunque todas nos remitan a la idea de pueblo en tanto
comunidad politica. Pueblo indigena nos refiere la idea de un pueblo
culturalmente hablando, como cuando decimos nacion, a la vez que a
una comunidad politica organizada, con territorio, gobierno y justicia. El
Volk, aleman, es teltirico, sustancial; es el que precisamente da origen a
la nocién de pueblo, muy espiritual. El Folk sajon es costumbrista, mas
apegado a las cosas que expresan una tradicion, la artesania. El populus
romano era la gente de abajo, sin riqueza ni prestancia, mas de clase que
de politica. El peuple francés restituye a unos la politica, hace soberano al
pueblo frente a sus reyes; es mas politico. El ethnos es la nocién para los

78



ESPIRITUALIDAD

forasteros, para los pueblos distintos, diferentes, que no son de los mios.
Finalmente, cuando en espanol decimos pueblo, si bien puede tener las
significaciones anteriores, estd mas referido a lugar, a la localidad. Ser de
un pueblo, ser del un lugar, ser del territorio.

Nos faltaria desarrollar las voces indigenas. Pero como toda voz arcaica, la
palabras que dan idea de pueblo se refieren a gente, al origen, como los awa,
u'wa, wayuu, nasa. La raiz indoeuropea de nacion es, precisamente, gente.

Montesquieu explica en el espiritu de las leyes que el derecho depende de
espiritu de los pueblos. No obstante, el derecho puede, a la vez, influir a los
pueblos . La perspectiva intercultural que desarrollamos en este mddulo de
sensibilizacion, por lo menos, debe propiciarnos reflexiones sobre el modo
en que se expresaran en el derecho colombiano, y en los derechos indi-
genas, tales reglas de reciproca influencia. Para Savigny —dice Contreras- el
espiritu del pueblo se relaciona con el problema de la génesis del Derecho.

“De la vocacion de nuestra época para la legislacion y la ciencia del
Derecho atin no designa con la expresion “espiritu del pueblo”, sino con
las de “conciencia comun del pueblo”, “convicciéon comtn del pueblo”,
y otras aparentemente sinonimas) es el verdadero sujeto creador del

Derecho” (Savigny, en Contreras) .

Es interesante desarrollar esta idea porque, en la teoria politica, como en
la teoria cultural se vincula con la “resurrecciéon de los pueblos” como la
llamo Octavio Paz en tiempos nublados. Mucha agua sucia se le echa a
las reivindicaciones culturales de los espiritus de los pueblos, tan llenas
de sentimientos, por lo tanto tan susceptibles de manipulacion. Pero los
sentimientos individuales no desaparecen por un desengafio —mucho
menos los colectivos-. Es mas facil reincidir que evitar un desengano.

Se trata de entender la razén colectiva de estos pueblos para hacer del
espiritu de los pueblos una razon politica, cuya vida interna —como diria
Hegel- esta formada por costumbres, leyes y constitucion. Eso es un pueblo,
cualquier pueblo, aunque por razones politicas el convenio 169 lo haya
restringido de modo pragmatico a la frase que indica que pueblo indigena
no sera entendido como se entiende pueblo en el derecho internacional.

79



El espiritu colectivo se funda en la razén de progreso de los pueblos
indigenas, pero sobre todo, en la necesidad de marcar los fundamentos
de su desarrollo, de manera auténoma. Francisco Contreras, plantea la
tesis de que las ideas politicas encarnadas en la nocion espiritu de los
pueblos se desarrollan para fundar la identidad nacional sobre las afini-
dades culturales, tal cual lo hacen los pueblos indigenas hoy en dia,
conforme lo estudian los antropologos . “El modelo histdrico escogido
—dice contreras- es la Hélade: asi como en la antigua Grecia la fragmenta-
cioén politica no impidio la floracion del genio nacional (que se manifesto
en la lengua, en las artes, en el pensamiento), asi los prerromanticos y
romanticos alemanes intentardn proyectar hacia el terreno cultural los
anhelos nacionales” (Contreras 2005).

El espiritu colectivo, el de los indigenas en conjunto, es la identidad colec-
tiva, la fuerza que da razon al reconocimiento constitucional. Ese espiritu
es el que define la capacidad para la accion autéonoma, asi como para la
accion colectiva de un movimiento social. A la vez el que da la posibilidad
de la diferenciacion de los pueblos indigenas, como para haber reivindi-
cado una Jurisdiccion Especial, y para construirla. El espiritu colectivo es
generador de auto-identificacion colectiva para poder garantizar el reco-
nocimiento social, politico y juridico. Por ello, la identidad, es moviliza-
cién y cambio, pues nada de lo dicho hasta ahora nos da la idea de que
sea algo estatico que solo referencia tradiciones ancestrales inmutables.

3.2. El ser indigena

Se plantean como preguntas fundamentales para este aparte: ;Qué es
ser indigena? ;Quién es indigena? ;Cudndo se deja de ser indigena?. El
ser indigena es el pertenecer a un pueblo y a una cultura indigena. En
el sentido mas abarcativo del término, el adjetivo indigena califica a la
persona como perteneciente a una comunidad politica que comparte
unas reglas y valores, y que dicha comunidad es vernacula (anterior a
la llegada de los espanoles a América) y se define por la identidad con la
diferencia cultural supérstite en el sentido mas amplio. El derecho a ser
indigena comienza por el autorreconocimiento de ser indigena, mani-
fiesto por el respeto a la identidad colectiva, a la conciencia, a la persona-
lidad, y en suma, a la libertad individual.

80



ESPIRITUALIDAD

El ser indigena es la manifestacion publica intercultural de la identidad indi-
gena, es publica porque la expresion de una identidad, el responder al ;quién
es usted?, es una situacion que demanda exponer la privacidad personal, y es
intercultural porque la definicion de indigena es la constatacion social en la
que una de las partes de la relacion se define como diferente.

El ser indigena es la manifestacion de pertenencia a una colectividad que
presenta alguna de las siguientes caracteristicas que se encuentran en la
definicion mas internacional del término, que es la siguiente:

“Son comunidades, pueblos y naciones indigenas los que, teniendo
una continuidad histérica con las sociedades anteriores a la invasion
y precoloniales que se desarrollaron en sus territorios, se consideran
distintos de otros sectores de las sociedades que ahora prevalecen en
esos territorios o en partes de ellos. Constituyen ahora sectores no
dominantes de la sociedad y tienen la determinacion de preservar,
desarrollar y transmitir a futuras generaciones sus territorios ances-
trales y su identidad étnica como base de su existencia continuada
como pueblos, de acuerdo con sus propios patrones culturales, sus
instituciones sociales y sistemas legales.

Esa continuidad histdrica puede consistir en la continuacion, durante
un periodo prolongado que llegue hasta el presente, de uno o mas de
los siguientes factores:

a) ocupacion de las tierras ancestrales o al menos de parte de ellas;

b) ascendencia comtn con los ocupantes originales de esas tierras;

) cultura en general, o en ciertas manifestaciones especificas (tales
como religion, vida bajo un sistema tribal, pertenencia a una comu-
nidad indigena, trajes, medios de vida, estilo de vida, etc.);

d) idioma (ya se utilice como lengua unica, como lengua materna,
como medio habitual de comunicacion en el hogar o en la familia o

como lengua principal, preferida, habitual, general o normal);

e) residencia en ciertas partes del pais o en ciertas regiones del mundo;

81



f) otros factores pertinentes.

Desde el punto de vista individual, se entiende por persona indi-
gena toda persona que pertenece a esas poblaciones indigenas por
autoidentificacion como indigena (conciencia de grupo) y es reco-
nocida y aceptada por esas poblaciones como uno de sus miembros
(aceptacion por el grupo).

Eso preserva para esas comunidades el derecho y el poder soberanos
de decidir quién pertenece a ellas, sin injerencia exterior”*

Ser indigena es una condicion objetiva de la identidad, pues en
términos procesales quien diga que es indigena, sin serlo, es decir sin
que sea ratificada su condicion por una autoridad indigena, contra-
vendria aspectos legales fundamentales. La autoidentificacién no se
le niega a ningun sujeto procesal, pero es el debido proceso el que
debe ratificar o desvirtuar la condicion de identidad de un ciudadano.

Ser indigena la reivindicacion publica y politica de la etnicidad de una
persona, individual o colectivamente. La lucha por los derechos de las
personas indigenas ha mostrado la necesidad de reconocer que ella es
posible en tanto se reconozca las formas colectivas de identidad de donde
procede la identidad personal de la persona que, en tal caso es étnica.

Como se puede deducir de lo anterior, el acceso a los derechos como
indigenas se da objetivamente por la auto-identificacién, la coordina-
cién operaria objetivamente por la ratificacion de pertenencia de un
individuo a esa comunidad, y no quedaria ese derecho fundamental
a la libre interpretacion del sentido comuin de las autoridades jurisdic-
cionales, que podrian virtualmente desconocer competencias y violar
derechos. La identidad indigena, como expresion del ser indigena, no

32 “...aquellos que, teniendo una continuidad histérica a la preinvasién y las sociedades precoloniales que
se desarrollaron sobre sus territorios, considérense distintos de otros sectores de sociedades que ahora
prevalecen en aquellos territorios, o parte de ellos. Ellos forman, actualmente, sectores no dominantes
de sociedad y son determinados para conservar, desarrollar, y transmitir a futuras generaciones sus
territorios hereditarios, y su identidad étnica, asi como la base de su existencia continuada como
pueblos, conforme a su propio modelo cultural, instituciones sociales y sistemas legales... (Martinez-
Cobo, 1984)

82



ESPIRITUALIDAD

es la expresion de tradiciones atdvicas y pasadas, en estado puro. Es
la conciencia de una cultura y la objetividad de la pertenencia a una
comunidad que se ha definido como tal.

Dado que la identidad personal del indigena depende de la definicion de
una comunidad como tal, es necesario entender la estrecha conexion entre
el derecho colectivo de un pueblo, y el derecho de la persona. De ahi que la
etnicidad se exprese en la organizacion y movilizacion de los pueblos indi-
genas, las cuales responden no a una politica de vuelta a unas costumbres
antiguas, sino a la valoracion de esas historias y a la operacionalizacion de
ellas para insertarse en el mundo de los derechos que el Estado Social de
Derecho ha constituido por efecto de sus resistencias.

El ser indigena es, en consecuencia, la entrada de los indigenas al Estado
Social de Derecho, que es el marco de reconocimiento, respeto y valora-
cion —precisa e inequivocamente- de su ser indigena. Es la posibilidad del
ejercicio de la ciudadania de la persona, de ahi que en ello no se pueda
equivocar el operador judicial, dado que esa ciudadania opera con crite-
rios de diversidad cultural.

Los indigenas cuidan celosamente sus derechos, en algin momento de la
historia —se ha escrito en alguna pagina- les toco heredar litigios en lugar
de tierras a sus descendientes, litigios que duraban -literalmente- siglos,
y a la postre se agotaban por cansancio. Heredar litigios significa heredar
conciencia de derechos, resistir a los oprobios de las injusticias judiciales
al servicio de los poderosos. La participacion indigena en la Asamblea
Nacional Constituyente, garantizo la obligacion estatal para la especial
proteccion de su realidad histérica y cultural, y aqui se siembra la impor-
tancia de la realidad histdrica, mas que la cultural, pues en realidad es la
historia el peso sustancial de los derechos de los pueblos indigenas.

El derecho y a la vez deber de juzgar y ser juzgado segun sus culturas,
por sus propias autoridades y en su sistema juridico es fundamental, y
debera en lo sucesivo desarrollar el proceso de interpretacion integral,
tanto para los indigenas de sus nuevas responsabilidades historicas,

83



como para los no indigenas del reconocimiento ciudadano de unos dere-
chos que todavia se siguen esquilmando®.

3.3. Las costumbres y las tradiciones*

Para abordar el tema de las costumbres y las tradiciones es necesario
distinguir el concepto de cultura del de sociedad, con el fin de no confun-
dirnos. Pues es necesario comprenderlos: se puede entender la cultura
como el modo de vida de un pueblo, y la sociedad como el conjunto de
individuos que siguen un mismo modo de vida. Un modo muy prag-
matico de entender es que la sociedad son sus gentes, y el modo como
se comportan es su cultura. Esto nos permite apenas indicar el modo
de diferenciar: pero igualmente debemos entender de una manera mas
dindmica: como una cultura no se desarrolla sin gente tiene una dimen-
sion social, pues ella necesita de la sociedad para realizarse, por ese
motivo entonces se puede entender que no existe sociedad sin cultura,
como cultura sin sociedad.

Una costumbre es una practica social reiterada, uniforme de un grupo
social, que se trasmite de generacidn en generacion. Dicha practica esta
dotada de significacion y la significacion puede cambiar aunque la
misma practica permanezca. Por ejemplo ir a misa es una costumbre es
una practica social, uniforme entre los colombianos, que ha sido trans-
mitida. Pero la misa tiene distintas significaciones entre los catdlicos y
entre las generaciones, incluso entre confesiones, pues algunas proce-
dentes del cristianismo han cambiado el sistema ritual y los contenidos
liturgicos pero la forma de reunién en un templo o lo que parezca se
mantiene. Entonces, ese significado ante la costumbre es lo que la hace

33 De hecho, la sensibilizacén sobre la jurisdiccién conlleva, dicho a la manera de Cifuentes, “el reajuste
conceptual de las relaciones Estado-indigenas que implicé la suscripcion del Convenio 169 de la OIT
sobre pueblos indigenas, y que dio pie a varias medidas anteriores a la Constitucion de 1991, como el
fomento de la etnoeducacion, la provisién de servicios especiales de salud, la adopcion del paradigma
del etnodesarrollo y el apoyo generalizado al movimiento indigena... el acceso de los individuos a la
participacion politica, y al darles un espacio de proteccién social... la identidad étnica, y la comunidad
que sustenta, se convierten asi en un actor social dotado de especial fuerza simbdlica y politica.”
(Cifuentes 2005).

34 Se tratan aqui las nociones culturales de “costumbre” y “tradicion”. En la parte de justicia se desarrolla
el efecto que estas nociones tienen en la reconcpetualizacion de “usos” y “costumbres” en la prdctica
judicial (N. del A.)

84



ESPIRITUALIDAD

cultural, cambia su forma e incluso la sustancia, se puede convertir en
algo diferente. El modo de significar —cambiamos vivir- la misa es un
modo que insintia aspectos culturales.

Generalmente se distingue entre buenas costumbres que son las que
cuentan con aprobacion social, y las malas costumbres, que son relativa-
mente comunes, pero no cuentan con aprobacion social, y a veces leyes
han sido promulgadas para tratar de modificar la conducta.

Para muchos pueblos indigenas y tribales, las costumbres y tradiciones
propias son indispensables para sus vidas. Ellas forman parte de su
cultura e identidad, que no siempre coincide con las de la sociedad
nacional. Sus manifestaciones pueden comprender el culto a los antepa-
sados, ciertas ceremonias religiosas o espirituales, las tradiciones orales
y rituales que se transmiten de una generacion a otra. Muchas ceremo-
nias consisten en ofrendas a los espiritus naturales que se celebran para
mantener el equilibrio con la naturaleza.

La costumbre como fuente del derecho, tiene que ver con la manera como
el derecho no indigena codifica las leyes de manera que concuerden con
las costumbres de la sociedad que rigen.

Etimologicamente, tradicion es transmision. En todo caso, la obligacion
de hacer tradicion es una obligacion derivada de la obligacion de trans-
ferir. Las instituciones, son las formas de acceso a la realidad que las
generaciones pasadas legan a las venideras. La tradicion es una entrega
de modos de estar en la realidad.

Hablar del futuro de una tradicion significa, en primer lugar, hablar
de. “continuidad” con lo que ya fue: asumir del pasado lo que actual-
mente... En verdad, la tradicion va fluyendo, pues no es una cisterna de
aguas muertas, ni el aluvion de escorias que deja el tiempo. Las formas se
suceden. Unas mueren y otras nacen. Solo queda en vigor un conjunto de
principios, valores, memorias y nombres, que constituyen nucleo, proto-
plasma y levadura de la nacion, concebida como un pueblo que al envejecer
adquiere conciencia de su destino.

85



Tradicion significa transmision. Como en todo legado, es preciso inven-
tariar y deducir el pasivo. Lo que importa es buscar tiempo arriba la
savia germinativa del pasado, la esencia del acontecer histdrico, el genio
nacional que permanece inmutable a través del torrente de los hechos y
el flujo de las circunstancias. La tradicion sélo recoge substancias, cons-
tantes histdricas, caracteres estables. Es la yema, sin cdscaras ni cortezas.

El tradicionalismo busca, en los yacimientos historicos, definiciones
y pautas acordes con el genio propio, el caracter peculiar y el ritmo
profundo de la reptiblica. Se ha dicho que todos los pueblos deben volver
por épocas a sus origenes. Nuestra politica tiene ese signo de rectificacion
y retorno, superando el ayer marchito, en pos de la historia mayor. Ella
ha ido hasta el pensamiento de los libertadores, para rescatar su verdad
olvidada. Abandonando las supersticiones y los extravios del pasado
inmediato, quiere volver a la auténtica colombianidad, a los valores
intransferibles y las raices genitales de la patria. Ese es el porvenir del
pasado, la tradicion vuelta destino.

De hecho, la palabra “tradiciéon” significa “entregar o dar a otro”, por
ejemplo, el pasaje de ideas, costumbres y creacion de una cultura comtn
que se traslada de unas generaciones a otras.

En sentido radical Tradicion significa la aceptacion de un orden inmu-
table del que la diversidad de los seres en la existencia alienta su razén
de ser. En otras palabras, es la aceptacion del orden meta—fisico como ese
ambito no cambiable que pertenece a la region del Espiritu, y que no se
puede expresar de otro modo que a través de la alusion por la limitacion
inherente del lenguaje. Su significado es que lo visible tiene su apoyo en
lo invisible, el ser se ampara en el no—ser (supra—ser), dia que es, porque
la noche no—es, en definitiva es el hueco que posibilita la captacion del
ser. Si quisiéramos darle una definicion, seria aquella de la cuerda o eje
que nos mantiene ligados al Principio, esto es, a la Unidad. Hay un dicho
arabe que reza como sigue: “Dios nos tiene agarrados por el cabello”, afir-
macion que significa nuestra dependencia del Principio, lo queramos o no.

Alguien se puede preguntar si la idea de tradicion es igual a la de Reli-
gion, tal y como se entiende en Occidente, hoy también en gran parte de
Oriente. Responderiamos que no, puesto que la esencia de la Tradicion

86



ESPIRITUALIDAD

se basta a si misma, no necesita de nada para religar el hombre al cielo.
La religion parte de un grupo de creencias a través de las cuales crea un
dogma, y ambas se estructuran a través de los ritos consecuentes, mien-
tras que la Tradicion supone simplemente que el lazo que existe entre el
hombre y el cielo es algo natural.

La costumbre juridica tiene que cumplir dos requisitos: El factor subjetivo
u Opinio luris, que es la creencia o convencimiento de que dicha practica
generalizada es imperativa y como tal produce derechos y obligaciones
juridicas. El factor objetivo o Inveterata Consuetudo que es la practica de la
costumbre en si y que debe ser reiterada y univoca.

En Derecho internacional la costumbre es una préctica generalizada y
repetitiva de los estados y de otros sujetos del derecho internacional
aceptada como derecho y obligada a través de lo denominado como
expectativa de derecho. Tiene tanta validez como los Tratados inter-
nacionales, no existiendo ninguna prelacion de fuentes entre ellas. La
Costumbre es un derecho. Podriamos definir la costumbre como la
repeticion constante de ciertos actos o modos de obrar, dentro de una
colectividad, con la conviccion de su necesidad.

87






Unidad 2

RESISTENCIAS

PROPOSITO

Identificar los aspectos historicos, las luchas sociales, y los procesos orga-
nizativos —que dan legitimidad y fundamento- que dan contenido a la
diversidad étnica, a los sistemas juridicos indigenas, a la jurisdiccion
indigena y a la coordinacién jurisdiccional bésica.

Con esta Unidad el discente se preparara para entender las luchas por
obtener derechos y el significado historico de ellas para los pueblos indi-
genas

OBJETIVOS

1. Estimular la receptividad de los administradores de justicia de la
Rama Judicial sobre las historias de las resistencias indigenas

2.Avivar la comprension sobre la autonomia de los pueblos indigenas.

3. Comprender la complejidad de la coordinacion en el contexto actual
del reconocimiento de los derechos humanos de los pueblos indigenas

4. Analizar conceptos de diversidad cultural y del movimiento de los
pueblos indigenas

89



UNIDAD 2

RESISTENCIAS

La Segunda Unidad del médulo trata la resistencia particular y general
de los distintos pueblos indigenas, como origen histérico de una espiri-
tualidad, que aunque mas secular, si se quiere civica, es el fundamento de
las etnicidades o los “espiritus de los pueblos”. Historias, luchas y pensa-
mientos politicos son orientadores para los sistemas juridicos indigenas.
Por ejemplo, la sensibilizacion para coordinacién jurisdiccional es una
lucha, tiene su historia, y deriva en pensamientos organizativos, como
son las Escuelas de Derecho Propio y la presencia del programa indigena
en la Rama Judicial. Para desarrollar la Unidad se abordaran tres temas:
las historias (mitos, etnohistorias e historia actual) desde la perspectiva
intercultural e interétnica; las luchas indigenas y los pensamientos orga-
nizativos, sus ideologias y reivindicaciones; y, las organizaciones'.

Las resistencias, al contrario de la espiritualidad no son anteriores a
todo fundamento de legitimidad o legalidad constitucional de dere-
chos, sino que son histdricas. Esto es, son siempre contempordneas a
los sucesos que acompanan el transcurso de la vida de las sociedades,
y siempre se resiste en presente. Lo que si se puede pensar es que las
resistencias son anteriores a la justicia; o se diria mejor, en las luchas se
materializa la idea de justicia. A la vez que se lucha por algo que es justo
(sentido de la lucha, como poder legitimador de la resistencia), ella se
consolida como fuente dinamizadora de derechos.

Esas disputas pasan a la historia como pasados, como tradiciones, e
incluso -reelaboradas simbdlicamente- como mitos; el uso politico de
los mitos es presente, de hecho el mito al actualizarse, se presentifica. Es
obvio, que las historias provienen del pasado; pero es necesario entender
que toda lucha por mas que venga del pasado se realiza en el presente.
Esa es su fuente de derecho. No es la resistencia un mero acuerdo sobre
los sucesos en el tiempo, sino poder performativo, es decir, hacedor de
realidad. Cuando hablamos de resistencias se habla de los poderes ocultos
contra los que hay que luchar.

1 Los tres temas en Colombia son fundamentales: la promocion de la diversidad cultural, el libre
desarrollo de la personalidad de los ciudadanos, y el derecho de los indigenas a ser juzgados segiin los
usos y costumbres de la tradicion cultural a la que pertenezcan.

90



RESISTENCIAS

Se inicia, pues, la segunda Unidad del Mdédulo de formacion para la
Sensibilizacidon, con la idea de las resistencias como historias, luchas
y poder; todo a la vez. Las resistencias son expresion de conflictos. No
son solo historia, sino mas bien formas de meterse en la historia. La
coordinacion jurisdiccional, por decirlo de algin modo, es la forma de
iniciar una nueva etapa en la historia, una nueva etapa de resistencias y
de nuevas luchas para lograr entender el modo intercultural de hacerla
en el marco del Estado Social de Derecho.

Resulta relevante comentar esto. La historia no es de buenos y de
malos, de indios buenos contra espafioles malos. Los matices nos dan
las posibilidades de entender como funcionan las resistencias, dado que
muchos espafioles, por ejemplo Vitoria, penso —en su época- poner limi-
taciones a los excesos de la Corona espafiola y de los encomenderos.
Conceptos que hoy pueden tener plena utilidad para entender la razén
de las luchas en el continente americano.

Voy a citar in extenso una reflexiéon de un magistrado, con el fin de dar
una idea de como se expresa una resistencia, resistencia en este caso, en
la interpretacion del Estado Social de Derecho; resistencia que no es indi-
gena, pero que sin embargo se ve afectada positivamente por ella.

“tenemos, por decirlo de alguna manera, simpatia, por la causa de la
pluralidad, de modo que la precision es sobre el nuevo Estado Social
de Derecho. El nuevo Estado Social de Derecho al avasallamiento
que el pueblo occidental ha hecho a la diversidad. De esa nueva com-
prension del Derecho depende o no el que podamos tener espacio
todos. No obstante, y tenemos que entenderlo como tal, los antiguos
operadores, todavia estdn operando -muchisimos de ellos- tal vez en
las altas cortes con la primacia del derecho privado sobre el derecho
social, de modo que no ha habido el cambio que desde el 91 se deberia
haber producido.

Entonces tenemos que entender que ese cambio no se puede dar de
un dia para otro. Los antiguos operadores todavia tienen enquistado,
digdmoslo asi, algunas ideas del antiguo Estado Liberal por eso tene-
mos que preguntarnos ;Cudl constitucion se jurd defender, cudl es la

91



UNIDAD 2

Constitucion que usted debe estar defendiendo, la del Estado de De-
recho o la del Estado Social de Derecho?” (Magistrado participante)

Lasresistencias, son “tire y afloje”, de poderes; poderes que forjan acuerdos,
acuerdos que se decantan en relaciones sociales. Esto es, en suma, expre-
sados en historias, luchas indigenas y pensamientos organizativos. Las
luchas por obtener derechos significan historias y memorias, lo cual obliga
a tomar conciencia sobre ellas y sobre sus nuevos derroteros para ejercer
los derechos como pueblos. Por ello este modulo quiere estimular la
receptividad de los administradores de justicia de la Rama Judicial sobre
las historias de las resistencias indigenas y avivar la comprension sobre
la autonomia de los pueblos indigenas. Pero también, en el hecho de que
no existe una relacion de interculturalidad sin que sea visto el otro polo;
esta claro, para bien y para mal, que en los tltimos 17 afios ha habido un
extraordinario esfuerzo del Sistema Judicial Nacional de generar interpre-
taciones potentes para hacer justicia a los pueblos indigenas.

“El ser indigena y el hacer justicia tienen que ver con el dmbito del
reconocimiento que es el ser en resistencia. Lo que hemos visto es
un enorme esfuerzo de los pueblos indigenas, no solamente por de-
cir: “yo tengo un sistema juridico y lo venimos aplicando desde hace
mucho tiempo”, sino que ademds para poderlo hacer con completa
autonomia tienen que pelearlo, lucharlo. No es simplemente un esce-
nario donde tenemos el derecho a hablar de la jurisdiccion indigena,
es un derecho constitucional y entonces todas las puertas comien-
zan a abrirse... el ejercicio que se viene realizando es con un grande
esfuerzo y podemos decir que ese ser en resistencia, ese ser se va
produciendo, se va realizando en resistencia.” (Lider Indigena Nasa)

Los indigenas conocen y actuan segtn su derecho propio y han conquis-
tado la garantia de seguir usandolo y desarrollandolo

“Conjuntamente entre todas las instituciones que tienen que ver con
la obligacion del Estado es proteger las diversidades culturales, a los
pueblos indigenas. Hay una norma o toda la norma para nuestra per-
manencia cultural, una norma para preservar nuestra cultura, nuestra
biodiversidad, nuestro pensamiento propio, nuestro territorio. Y hay
normas también, para nuestra espiritualidad de conservarnos...”

92



RESISTENCIAS

En virtud de que las cosas sociales y politicas hay que lucharlas, el interés
para trabajar coordinadamente, siempre y cuando no se vulneren los
derechos de los pueblos, tiene mayor significacion:

“Entonces aqui estamos construyendo eso, estamos alimentindonos
de cada quien, si uno de pronto desconoce algo, estamos aqui aclaran-
do las situaciones. Entonces digo, si hay derechos, hay desde antes de
que colonizaran. Antes de todo esto nosotros hemos tenido siempre
nuestras normas. Ya en los aios anteriores y para el reconocimien-
to no han sido solamente de palabra o de boca jno!. Mucha, mucha
sangre de pueblos indigenas hemos derramado para que hoy estamos
diciendo que no es gradual, eso no ha sido gratuito, no han dicho:
ustedes pueblos ;qué necesitan?, vengan para acd, tomen. Ahora
de pronto las cosas se dan, pero para iniciar esto hemos derramado
mucha sangre.” (lider indigena)

El corolario de ello es desarrollar la justicia propia; es decir, fortalecer la
justicia en Colombia para fortalecer la diversidad.

“Los pueblos indigenas con leyes, con normas, funcionamos... Aqui
hay que ponerse la mano en el considere, como vamos a hacer ope-
rativo de verdad en la prictica, como vamos a coordinar, como en la
prictica la aplicabilidad de esa teoria que constitucionalmente ahi
bonita; eso es lo que nos falta. ;Qué es lo que nos ha faltado para
coordinar bonito, qué es lo que detiene o nos impide?

“El ser indigena y el hacer justicia tienen que ver con el dmbito del
reconocimiento o apunta a un dmbito del reconocimiento que es el
ser en resistencia. Lo que hemos visto es el enorme esfuerzo de los
pueblos indigenas, no solamente por decir: -yo tengo un sistema
juridico y lo venimos aplicando desde hace mucho tiempo-, sino que
ademds para poderlo hacer con completa autonomia tenemos que
pelearlo, lucharlo” (Lider Indigena).

No es simplemente un escenario en el que decimos tenemos el derecho a
hablar a la jurisdiccion indigena, es un derecho constitucional y entonces
todas las puertas comienzan a abrirse... El ejercicio que se viene reali-

93



UNIDAD 2

zando es un esfuerzo y podemos decir que ese ser, ese ser se va produ-
ciendo, se va realizando en resistencia.

Con el concepto del reconocimiento como resistencia, es posible caminar
sobre la idea de la vitalidad del derecho en doble via. De los derecho, en
plural, de los sistema juridicos indigenas, que operaran en el marco de
la jurisdiccion especial indigena; y, en un singular complejo, que es la
vitalidad de un derecho colombiano mas ajustado a sus realidades cultu-
rales. Es normal que los pueblos se dediquen a proteger y preservar, sus
culturas, como es normal que el Estado Social de Derecho se los garantice.

De otro lado, pero en el mismo sentido, la historia nos ha mostrado que
unos pueblos se pelean contra otros, generalmente porque unos creen
que son superiores que otros; si esa no es la razon suficiente, si es la razon
legitimadora de la accion social que los avasalle. Cuando alguien piensa
que en un pueblo hay atraso porque hay pobreza, y que hay pobreza
porque hay ignorancia, lo mas probable es que genere politicas para
superar la ignorancia, la pobreza y el atraso. Lo cual es, supuestamente,
positivo, ético, politicamente correcto; jcudl es el lugar desde el que se
define el atraso, sino es acaso el desarrollo, la riqueza y la inteligencia de
quien tiene interés en desarrollar una accion social? Esa vision se impone,
y a esa vision se le resiste; los indigenas solo argumentan la legitimidad
de ser tal cual son, y que les dejen ser asi, pues ese es su derecho. Esa es
su resistencia.

En esa lucha, los pueblos se desarrollan, y desarrollan sus derechos.
La declaracion de Argel, por ejemplo, demostré la universalidad de
esos derechos, a ser libre determinados, autodeterminados, autonomos
y soberanos. Por eso el derecho de los pueblos, entendemos naciones y
etnias, tienen que ver con la autodeterminacion y la libre determinacion,
al final de cuentas con la autonomia, que conlleva autonomia espiritual,
autonomia histérica, autonomia judicial y autonomia politica. Muchas
veces se piensa que tales derechos terminan en la autodeterminacion.
Seguramente, pero de lo que se trata es de mostrar como estos derechos
se establecen histdricamente.

94



RESISTENCIAS

La unidad desarrolla tres temas historias, luchas indigenas y pensa-
mientos organizativos: las historias debemos entenderlas desde dos pers-
pectivas: ;como cuentan sus historias los pueblos? los que dominan y los
dominados? esa es una tarea por indagar, Existe una ciencia la etnohis-
toria que trata de mostrar la concepcion de la historia, la concepcion del
tiempo de los mismos pueblos indigenas y esto resulta interesante. No es
la historia contraria a los vencedores, es la historia que como espiritua-
lidad se halla en los mitos y en los ritos de actualizacion de los pueblos.
Alli existe un profundo significado, quiza en pais con mayor sentido
mitico es los estados unidos, con la idea de que son los salvadores del
mundo. O los paises que se han proclamado la vanguardia del mundo.

TEMA 4

Historias

La historias son aqui los hechos que han acaecido en los pueblos indi-
genas para impedir la imparticién de justicia, o para motivarla, una vez
han quedado sometidos a una formacion politica superior, llamese Estado
(colonial o republicano) de tipo nacional. Si esta fuera una sensibilizacion
juridica, en el lenguaje cerrado del derecho, y no intercultural, las historias
se volcarian sobre los distintos conjuntos de normas juridicas, establecidas
por las leyes (de origen, propias o consuetudinarias), relativas a la jurisdic-
cion indigena y a su funcionamiento como un todo coordinado en el tiempo
desde un inicio hasta la fecha. Pero aqui se trata de sensibilizar sobre la
idea de como ciertos contextos en las sociedades han ido perfilando, en una
relacion positiva o negativa, lo que hoy se tiene como derecho.

No existe una sola historia de los sistemas juridicos, y aun asi no tenerla
no significa que no exista la historia, pues lo que queremos sefialar es que
en realidad existen muchas historias.

Vico, al abordar el origen comtin de las naciones, deja entrever los términos
de historia y de evolucion, y, permite entender que ese origen comun, es
la diversidad cultural, y su posterior evolucién. La idea de evolucion en la
historia es una idea propiamente cultural o antropoldgica que nos permite
examinar la forma, por ejemplo, de hilvanar no sucesos en el tiempo, sino

95



UNIDAD 2

sus efectos, sus materializaciones. Es sabido por todos que los derechos
tienen que ser cada vez mas derechos, sean derechos para las personas o
para las colectividades. Esto es, que por doctrina juridica, no se pueden
conculcar derechos, ni retroceder en ellos. Aunque, las mas de las veces,
esto sea lo que se haga. Por eso, es necesario estar alerta a ello.

Tal idea de evolucion nos ayuda a comprender un sentido de la historia,
asociado a su espiritu, a las transformaciones, mas que a los sucesos.

Cuadl es la historia de las practicas de coordinacion jurisdiccional en
Colombia desde antes de la Colonia hasta la fecha, Se trata de pensar no
solamente, si coordinaron los espanoles con los indigenas, sino si coordi-
naron los indigenas entre ellos antes de la llegada de los espanoles; ;como
funcionaba aquello? Se puede responder tedrica, aunque parcialmente,
porque toda relacion social es una relacion intercultural. La coordina-
cion es una relacion social, aunque remitida al plano judicial, no deja de
serlo. Por lo tanto habria. De hecho, el sistema judicial colonial coordi-
naba aspectos, dado que la idea de autonomia en Espafia se hallaba en
distintas tradiciones juridicas, como la Navarra (cfr. Toledo 2003).

Este tema desarrolla la idea de mito, etnohistoria e historia actual. Se trata
de entender el concepto de historia como narracién, y como hecho. En
tanto narracion la historia se cuenta, en tanto hecho, la historia se hace.
Ahora bien, cuando se cuenta, se debe contar en un contexto (por eso los
indigenas cuentan los mitos en una trama ritual), dicho contexto es el
vinculo con el hacer la historia (de ahi que un mito se actualice; es historia
no narrada sino hecha). La historia indigena, si bien hay indigenas que se
lanzan en ristre contra los espafioles (muchos, por ejemplo amazonicos,
ni los conocieron) hacen uso de un modelo de historia impuesto. Pero, si a
la luz de cierta hermenéutica, se revisa su contenido aflora la resistencia,
es decir, el poder que oponen los pueblos a sus dominadores, ain en
condiciones de subordinacion manifiesta.

Para los pueblos indigenas, entonces, la historia se enmarca en la friccion
étnico-nacional, fricciébn que desde una perspectiva monoculturalista es
llamada “cuestion nacional”. Saltan a la vista dos rasgos constitutivos de
la friccion: por un lado, los proyectos nacionales propios de los pueblos
indigenas (dichos pueblos o etnias son fendmenos de naturaleza nacional

96



RESISTENCIAS

que estan subordinados a un Estado que les impone su modelo politico y
cultural, al quelos pueblos se resisten de muy diversa manera, porlo general
si bien se produce dentro de un marco de dominacioén estatal violento, se
resiste con potencia pero sin llegar a la violencia). Dichos proyectos o etno-
historias relatan los hechos que permiten la conformacion de la identidad
nacional, o nacionalidad (nacionalidades indigenas, le dicen a dichos
pueblos, en el Ecuador), las resistencias, la justicia y la autonomia, por desa-
rrollar los proyectos historicos propios, mantener sus tierras, sostener la
unidad, defender las culturas y, garantizar sus tradiciones.

Por otro lado, las acciones del Estado expresada en Leyes. El lenguaje
de un Estado son sus leyes, por eso en la leyes se encuentran las histo-
rias, las memorias de la dominacion y de la resistencia®. Motivo por el
cual el magistrado Escobar planted, respecto del Estado, la necesidad
de “comprender la forma como éste manifestd —y manifiesta- su poder
respecto de los pueblos autdctonos; ello refiere inmediatamente a la
retdrica juridica.” (Escobar 2004:12).

La politica de los pueblos indigenas no puede ser entendida en la logica
simple de gand o perdio; si perdid desaparecio. Juan Friede, emérito
Historiador, en su libro el indio en la lucha por la tierra mostro a través de
documentos y de pérdida de documentos la manera como los indigenas
yanaconas de El Rosal desaparecieron de la cabecera del poblado. Con
esos datos, lamentablemente, Friede concluy¢ la desaparicion de los indi-
genas, no solo de El Rosal, sino de todo el Macizo Colombiano. Lamen-
tablemente porque el dato documental no es el dato de los sucesos en
la realidad. En la realidad los indigenas una vez presionados —se dice
muy rapido- a salir del casco urbano, no desaparecieron, se quedaron en
sus tierras de las veredas y alli reprodujeron su cultura, hasta que unos
antropdlogos certificaron su existencia y vigencia.

Muchos indigenas perdieron los idiomas, incluso las tierras, pero no
dejaron de pertenecer a sus pueblos; otros no necesitan de violencia para
cambiar de nacionalidad. No pierde quien en las luchas cede algo, para
ganar lo sustancial. Muchas veces, se ha dicho de manera reiterada, los

2 El lenguaje del Estado es el derecho, como lenguaje es una expresion cultural, como expresion cultural
es el modo politico como genera sus prdcticas (N. del A.).

97



UNIDAD 2

pueblos indigenas debieron sacrificar no s6lo sus idiomas para mantener
sus pueblos unidos. En este caso no es posible quedarse con la simple
idea de la aculturacion sino un proceso muy largo de construccion histo-
rica de una nueva realidad cultural. Esta idea de la historia es util a la
hora de pensar como definimos a lo indigena.

Esa perspectiva de la historia es importante para entender los acumulados
del derecho propio. Los pueblos indigenas no son atavismo ahistoricos,
sino que sus relaciones se desarrollan en el marco de las formaciones
histdricas concretas. Asi pues, el derecho propio es un acervo de normas
utiles, no importa de donde provengan, siempre y cuando permitan
conquistar derechos.

La historia espanola si es util es para mostrar como se desarrollaron dere-
chos para humanizar y limitar la colonia, en defensa de los indigenas.
Para mostrar la lucha por defender la identidad como pueblos soberanos:

“s1 hubo un imperio basado integramente en el Derecho, al menos de
puertas para afuera, ése fue el imperio espafiol. Desde el momento
en que se recibieron las primeras noticias del nuevo continente, la
Corona se esforzo por legitimar, ante la divinidad y ante la ley, la
dominacion que de hecho ejercia sobre los territorios de Ultramar. En
gran parte, la historia de la Colonia se trazé a partir de una sucesion
interminable de Reales Cédulas, Ordenes, Capitulaciones, Acuerdos,
de regulaciones y decisiones de las instancias burocraticas imperiales
en Ameérica, asi como de profundos debates tedricos en los centros
intelectuales de mayor importancia de la época, con la trascendencia
y sofisticacion conceptual del debate de Las Casas y Sepiilveda en
1550, o de los escritos de Francisco de Vitoria, que dieron nacimiento
al Derecho Internacional Piiblico.” (Escobar 2004:10).

Esa perspectiva de la historia nos interesa porque es relacional, sugiere
las tensiones de dos culturas que chocan, que se reconocen y que
resuelven; sugiere, de algin modo, una solucion intercultural. Esa idea
nos ayuda a entender el porque la movilizacién de los pueblos indigenas
para defender sus derechos no ha cesado, por lo menos desde la llegada
de los europeos a América.

98



RESISTENCIAS

4.1. Mito

La particular realidad del mito, segin Bronislav Malinowski, uno de los
fundadores de la antropologia cultural, es que el mito no so6lo es una
historia, sino que es historia que debe ser actualizada (puede entenderse,
ritualizada) de modo ceremonial e iterativo. No una historia cualquiera,
sino que es preciso entenderla “en lo que tiene de vivo”. Ademas, siempre
debe estar asociado a su actualizacion, puesto que la real vigencia del
mito es que cada vez que se practica en un ritual, se actualiza. Un ritual
puede ser el acto de curacién en el que se invoca, bien el origen, bien
la deidad. Es que, el mito no es una explicacion destinada a satisfacer
una curiosidad cientifica —decia el mismo Malinowski- sino un relato que
hace vivir una realidad original y que responde a una profunda nece-
sidad religiosa, a aspiraciones morales, a coacciones, a imperativos de
orden social e incluso a exigencias practicas.”

El mito, es algo mas que un cuento, como estamos acostumbrados a creer.
Para Vico, por ejemplo, es un hecho —verum factum- de extraordinaria
importancia que, despojandolo de su ropaje exterior fantastico, y fami-
liarizandose con su logica y su lenguaje, permite descubrir una o varias
historias ciertas (cfr. Levi-Strauss 1968; Eliade 1982).

Si los pueblos indigenas, a veces son pensados como rezagos folcloricos,
los mitos, ain mas. No obstante, un mito es mucho mas que una leyenda
folclorica; en su contexto, los mitos se viven, porque como dice Mircea
Eliade, el mito hace “vivir una realidad original”, es vivir la historia de
los dioses, de los creadores. En ese sentido, la historia, entre los indigenas,
seria una historia sagrada, se conectaria de esa manera, la historia con la
espiritualidad. Es una historia rodeada de espiritualidad. Es una historia
cargada de hechos fundamentales. El mismo Eliade sefialé “lo extrema-
damente” compleja que es la realidad mitica, no solo de los pueblos indi-
genas, sino —quien lo fuera a imaginar- de nuestra sociedad civilizada
moderna contemporanea (cfr, Ediade 1982).

En resumen, parafraseando a Eliade, el mito es una historia sagrada que
narra un acontecimiento ab origine, vale decir, acaecido en un tiempo
primordial (cfr. Eliade 1982).

99



UNIDAD 2

Vivir” los mitos supone una experiencia religiosa puesto que se dife-
rencia de la experiencia de la vida cotidiana. La religiosidad de la expe-
riencia mitica se debe a la actualizacidon de los acontecimientos fabulosos;
se asiste nuevamente a las obras creadoras de los Seres Sobrenaturales.
Los mitos “revelan” que el mundo, el hombre y la vida tienen un origen
y una historia que es significativa y ejemplar.

“La historia de nosotros como pueblo Ticuna. Segun la historia de
nosotros éramos guerreros y segun decian que éramos canibales,
esa fue, era la historia de los antepasados. Y si bien es cierto asi, la
historia de nosotros, el territorio es muy amplio, cierto, y el territo-
rio como decian muy claro, dijeron que, viene del, del hombre, que
nuestro dios es Gutapa que es el Dios de nosotros. Entonces, como
nosotros dentro del, del territorio Brasilero, existe un rio que se llama
Evare, alli donde estd el lugar sagrado de nosotros...

Evare, la historia real que estd viva, es un lugar sagrado encantado
que aun existe, alli existe el anzuelo, el Poha, o sea la vara con el que
Gutapa nos pescd... pero la historia real nuestro padre dios Gutapa,
después el sélo se sintid, como dice aburrido, sélo y necesitaba a al-
guien para que empezara a dominar esta tierra...

Y precisamente él nos pesca, de este lago Evare, que alli existe la vara
sagrada, el lugar encantado; no solo pesco a los Ticunas, seguin relata
la historia que de alli venimos todos, indigenas y no indigenas, es la
realidad seguin la historia de nosotros como pueblos Ticunas.

¢Entonces que pasa?, por decir, a la vez que Gutapa metia la vara alld
y pardos sdbalos, peces sabalos, jlos conocen?, sabalos de la Amazo-
nia y la mayoria conocemos y creo Yabi ;Entonces que pasa?, cuando
Gutapa mete el anzuelo y pea un pescado de esos y cuando jala para
tras y cae la tierra, caian personas, listo. Resulta que el Ticuna y no-
sotros los indigenas y todos los demds, nos pesco con el maiz blanco,
y precisamente el maiz blanco tiene su historia también de genera-
cion y ese es algo sagrado.

100



RESISTENCIAS

Cuando pesca a los animales él no queria ni maiz, ni otra cosa clase
de esto, puso coco, cocos esos de la selva, precisamente donde el mete
y cae acd nacen todos los animales, caen los animales.

Y para que cayera el hombre blanco no queria el coco ni el maiz blan-
co, le pesco con la yuca -Asara- blanca y ahi todo el relato historial.
Es asi es que a cada uno nos dio unas soluciones, unas tareas que
cumplir, le dijo: -bueno, aqui estd la tierra, dominela, trabdjela, y de
ahi ya tiene dentro de eso nace dentro de -Ariatana- que es la historia
también” (Indigena Ticuna).

A este relato mitico se le comentd de la siguiente manera, porque asi es
como debe impartirse justicia. Esta claro, que cuando se imparte justicia,
desde la actualizacion mitica, se vive la historia primordial. De tal manera,
entonces, lo que es un juicio debe realizarse en determinados lugares, los
lugares donde estuvieron los dioses.

“Nuestra concepcion de mundo, es decir, nuestra filosofia, nuestro
saber, nuestro modo de actuar, nuestra tradicion y esto es un valor
absolutamente importante en esta percepcion de la justicia. Enton-
ces, para poder entender la concrecion o como se concreta en esos
procedimientos nuestros, hay que tener en cuenta los lugares cosmo-
visionales de los pueblos. Concretar, digamos, los procedimientos de
justicia, es dificil, y es dificil porque aqui mismo vimos una diversi-
dad enorme del pueblos, algunos decian que son primos, parientes
etcétera. Son diversos incluso dentro de ellos mismos; y esa diver-
sidad me parece que es uno de los puntos importantes que hay que
tener en cuenta porque esa diversidad es la que permite que se garan-
tice los procesos de autonomia en la justicia.

Cuando un Ticuna dice el derecho es la vida o estd en la vida, signi-
fica muchisimo. Cuando uno dice: -La historia estd estd viva, se estd
viviendo-, tiene un sentido muy importante, porque para nosotros
la historia es pasado; pero aqui hay un concepto de que la historia se
estd viviendo, o sea, se estd actuando en la historia, se estd trabajando
en la tradicion y para la tradicion” (Indigena Ticuna)

101



UNIDAD 2

Giambattista Vico introduce los tiempos miticos en la historia de occi-
dente, plano metodologico desvirtuado por los historiadores, con el afan
de comenzar toda reconstruccion desde el principio, del cual no hay
documento escrito, sino oral, documento que se “re-escribe” cada vez
que el mito se actualiza al ser invocado en un ritual, sea colectivo o parti-
cular, privado o publico. La tarea viquiana es una tarea antropoldgica,
porque no trata a esas historias, ocultas en los mitos, como folclorismo o
esoterismo. Como dice Toledo “en vez de aceptar la autoridad de la tradi-
cion erudita, enfrenta la tarea de desentrafiar de nuevo, por si mismo,
el significado de los relatos miticos, yendo directamente a los mitos y
fabulas, estimandola el ntcleo histdrico de los estados primigenios de la
humanidad.” (Toledo 2003:15).

Las historias contenidas en los mitos nos cuentan de la fundacion de las
naciones, de los pueblos indigenas, pero también de su evolucion. En
cuanto evolucién los pueblos se desarrollan por oposicion a otros, las
civilizaciones se construyen dominando pueblos, las culturas avanzan
sometiendo otras. Por eso las resistencias culturales, porque son contrapo-
deres que hacen que las culturas necesariamente resuelvan sus conflictos
interculturalmente. Vico entonces habla, en el plano universalista de su
época, que la historia de la humanidad es la historia de las luchas entre
los pueblos, mitos que se tratan de imponer a otros mitos.

4.2. Las Etnohistorias

Las etnohistorias son las historias de los pueblos diferenciados étnica-
mente; aplicada la nocién a los pueblos indigenas, las etnohistorias serian
las 84 historias particulares de cada uno de los pueblos indigenas de
Colombia, por lo cual se estaria dando a entender que cada uno de ellos
tiene su propia historia.

Vamos a tratar de entender varias nociones de lo que podria signi-
ficar, adicionalmente, la historia. Con arreglo a la diversidad cultural
se entiende que cada pueblo indigena desarrolla un particular modo de
entender el mundo; los Nasa, por ejemplo, tienen la idea de que el pasado
es lo que va delante jalonado el futuro que esta siempre detras. El tiempo
de la historia como hacer, es inverso. Ya hemos dicho que la historia esta

102



RESISTENCIAS

viva, mientras que para nosotros esta muerta, y a lo sumo es un referente,
como cuando la gente dice “el que no entiende el pasado, esta condenado
a repetirlo”.

En consecuencia, la etnohistoria, es la percepcion cultural de la historia,
dado que todo pueblo tiene una idea de la historia particular. Esa pers-
pectiva tiene repercusiones con el derecho, y por supuesto, con el sentido
de justicia. Segtin sea la concepcion étnica de la historia, la concepcion y
percepcion de los derechos. Solo basta imaginar laimportancia del “punto
de vista” para saber que la historia al ser narrada, carga valores, signi-
ficaciones y hechos dependiendo del lugar desde donde se mira. Desde
luego, aqui no solo se trata del punto de vista de las etnias, sino que
ese punto de vista ha desarrollado una importante tradicion con efectos
sobre la interpretacion juridica, y con efectos sobre el sistema juridico de
cada pueblo. No es posible vulnerar, inopinadamente, esta perspectiva.

Rodriguez Lorenzo?® al aclarar el significado de la palabra “Etnohis-
toria”, se remite a la etimologia. Dice que “procede del griego: étnos, que
designaria a la nocion de pueblo que comparte una cultura, reconoce los
cddigos de ella y se define sobre la base de éstos” (cfr. Rodriguez 1990:2);
y, de historia “que recoge una triplicidad de significados: A) testimoniar—
describir—narrar hechos, B) busqueda de conocimiento y C) acontecer
perceptible en la dimensién de la temporalidad.” (Ibid:2).

Asi, laimportancia de la etnohistoria, permite a las autoridades indigenas
y a los jueces. Parafraseando a Rodriguez Lorenzo, podriamos advertir
que son:

1. La virtualidad del conocimiento (acto de conocer e investigar)
sobre la cultura de todos y cada uno de los 84 pueblos especificos, en
concreto la posibilidad de conocer las facultades de la jurisdiccion del
pueblo con que se coordinara.

3 Etnohistoria: ;La ciencia de la diversidad cultural? Exploracion acerca de la constitucion del término
y del desarrollo de su teoria y método. Miguel Angel Rodriguez Lorenzo.

103



UNIDAD 2

2. El desciframiento de los valores manifiestos en las formas en que se
expresan culturalmente esos pueblos, con lo cual se lograria la aproxi-
macion hermenéutica de su modo judicial de operar. Un nivel etno-
grafico de compresion, sin duda inédito en la historia del derecho.

3. La exploracién, en la dimensién “tiempo”, de su acontecer
cultural, a fin de captar sus reestructuraciones. Idea sustancial
porque permite entender que los pueblos indigenas si cambian no
dejan de serlo; es mas todo pueblo indigena para poder seguir sién-
dolo ha tenido que cambiar. Util para repensar la idea de indigena
que se ha querido preservar en el ambiente interpretativo consti-
tucional, que vulnera los derechos mismos que quiere proteger. Es,
una posibilidad para pensar, si se estd o no, vulnerando el derecho
al libre desarrollo de la personalidad de la persona, si se le niega
el autorreconocimiento por cualquier via distinta a la judicial, que
previamente ha establecido, por procedimiento de coordinaciéon y
consulta, que la persona es o no indigena.

La etnohistoria es la que debemos entender, pues como se ha dicho, su
relacion es estrecha con la espiritualidad y la justicia de un pueblo. Las
historias son base de todo proceso educativo y moral con que son sociali-
zadas las personas, por lo que dichas historias son ejemplificantes.

La otra historia, es decir, la etnohistoria de los pueblos indigenas, nos
abre el horizonte para vislumbrar una concepcion de la historia que no
se ha podido comprender, aquella en la que los pueblos indigenas deben
participar y el Estado debe garantizar tal participacion, de acuerdo con
sus principios. Esa historia genera el resultado de que el proceso constitu-
yente haya consolidado la fuerza politica que permitié que los indigenas
participaran en la creacion de los pactos que orientan el actual y vigente
Estado Social de Derecho, y solicitaran la jurisdiccion, la cual quedo esta-
blecida. Sabemos que no fue facil, pero también sabemos que hoy es un
derecho y un deber, que compromete tanto al Estado y sus instituciones,
como a los propios indigenas.

Una pequenia etnohistoria, en el contexto del siguiente relato:

104



RESISTENCIAS

“En Guambia en estos ocho afios de experiencia el trabajo en justicia
es muy importante, pero en lo que si es esforzamos es que, 1o se que-
de codificado, sino que sigamos la memoria, la tradicion oral, porque
si empezamos a codificar todo eso, piensan que perderemos nuestra
justicia propia, ahi terminaria la razon de ser, por lo mismo entonces
lo fundamental es no, no codificar.

Esta justicia toda ha sido a base de lucha no, de esfuerzos, nada ha
sido gratuito para los pueblos indigenas; y entonces ahora que esta-
mos aqui en la ley, la ley occidental, de como entablar mecanismos
de trabajo, de relacion, de coordinacion, pues lo mds importante es
que sepamos que ambas jurisdicciones debemos el respeto mutuo...
Cada nosotros como jurisdiccion especial tenemos nuestras parti-
cularidades y asi la desarrollamos, a veces es complicado porque
como lo acabe de decir, pues como vemos que hay comuneros, hay
gente que a veces no quieren aceptar esto, pero pues, todo tiene...
uno debe ser como muy paciente y todo estd en la conciencia de
uno, el que quiera aceptar...”

Las autoridades tradicionales -constituidas en autoridades jurisdic-
cionales del Sistema Judicial Nacional con especiales medidas de reco-
nocimiento cultural- en razén de que estan investidas culturalmente
(espiritualmente), pueden impartir justicia, ejercer el control social al
interior de sus comunidades, y organizar la convivencia de acuerdo con
los mandamientos inscritos en el mito fundacional. Sus autoridades, por
definicion, son llamadas a vigilar la convivencia en estricto apego a las
creencias del grupo, pues de él depende la sobrevivencia cultural y social
de su pueblo, de alli que las autoridades indigenas puedan conocer y ser
competentes en todas la materias (jovenes, familia, civil, penal, etc.).

“Como avances pues de acuerdo a la memoria por Ley es que han
venido, todo esto por ejemplo la Ley 89 que en un principio fue como
a dedo o a echarnos, en un solo espacio todo eso, pero mds sin em-
bargo, como comunidades los sabios han dicho que, que no es asi,
por tanto hemos esforzado nuestra conviccion de manejar nuestra
justicia propia. Por eso ahi y a partir de ahi ya abre la posibilidad de
la jurisdiccion especial indigena. Y de ahi viene adelantdindose, reco-
nociendo un poco diciendo que, diciendo que si nosotros realmente

105



UNIDAD 2

tenemos autoridades por lo tanto tenemos normas, tenemos nuestro
pueblo ancestral de administrar justicia. Igualmente lo ratifica el
Convenio 169, la Ley 21, la Constitucion de 1991 que a través del
articulo 246.

Ahora mas sin embargo hay limitaciones pero ahi estamos en la lucha
como pueblos para sequir adelante, de fortalecer nuestra autoridad,
la relacion entre autoridad y autoridad con el principio del respeto
de la autoridad de cada pueblo, de hacerla valer a nuestra autoridad,
de hacer valer nuestra justicia y de mantenerla. Igualmente pro-
piciar el conocimiento mutuo de los espacios como pueblos, como
comunidades y como movimiento y luchar por la defensa de nuestra
jurisdiccion especial tanto a nivel nacional, internacional, todo en
pro de la permanencia cultural de los pueblos” (indigena Guambia-
na).

Se pueden destacar varias cosas del anterior relato. En primer lugar la
forma como el relato hace “memoria” de distintos hechos, para justificar
la coordinacion. La nocién de etnohistoria se convierte del mega relato
cultural de lo vivido por un pueblo, en la interpelacion especifica de una
interaccion con el Estado. En segundo lugar, la apropiacion de normas
no indigenas que a partir de su interpretacion les permite luchar por los
derechos.

4.3. La historia actual

Esta sensibilizacion no es un problema de racionalidad juridica, sino que
nos enfrentamos por primera vez a dos universos: el reconocimiento y
el efecto del reconocer en nosotros mismos. Efectivamente, esta tarea es
clave porque es la historia de lo intercultural. Eso nos obligara a revisar
muchas cosas, tanto al interior de las historias de los pueblos, como la
historia general de la relacion de los pueblos indigenas con los distintos
Estados con que ha tenido que enfrentarse, o resistir.

Segun las cifras registradas por ONIC, se concluye que “las violaciones a
los DDHH, al DIH han aumentado progresivamente en los tltimos afos.
Las violaciones a los Pueblos Indigenas que mas sobresalen son el confi-

106



RESISTENCIAS

namiento, el homicidio, asesinato y desplazamiento forzado. El Conflicto
Interno y las politicas del gobierno en los ultimos afos (seguridad
democratica, fumigaciones, estatuto antiterrorista, plan patriota, imple-
mentacion de megaproyectos, entre otros) han contribuido a aumentar
el conflicto y la violacién de derechos en los pueblos indigenas, ocasio-
nando violaciones graves; todo esto afectando la existencia y pervivencia
de las comunidades indigenas” (ONIC 2005).

Si “el Estado Social de Derecho hace relacion a la forma de organizacion
politica que tiene como uno de sus objetivos combatir las penurias econé-
micas o sociales y las desventajas de diversos sectores, grupos o personas
de la poblacién prestandoles asistencia y proteccion” (Sentencia T-426),
estaria claro, que la historia indica que vamos para atras, y muy facil-
mente, sentenciariamos la inexistencia de tal Estado. Eso produce una
ambigtiedad, tedrica y por supuesto juridica, en la que el primer y peor
de todos los efectos, es que permite la conculcacion de mas derechos.

Se trata de entender que la defensa de asuntos como la coordinacion
jurisdiccional que senala el articulo 246 constitucional, es proteger dere-
chos y evitar que se conculquen. Aqui podria resenarse toda una serie de
hechos muy precisos de violacion de derechos, y de anulacion del Estado
Social de Derecho, no solo por actores armados, sino por el gobierno.
No siempre se gobierna como el Estado exige. No obstante, siguiendo el
criterio del moédulo, nos prepararemos para entender el camino que ha
seguido la historia contemporanea para entender el lugar de la proteccion
de los sistemas juridicos de los pueblos indigenas.

La historia de los pueblos indigenas parece estar signada por tres eventos
que, a lo largo de los ultimos casi 520 afos, han sido iterativos. La lucha
externa, interétnica e intercultural, por que no sean conculcados derechos
como pueblos, que ademas tiene que ver con que no sean conculcados sus
derechos como personas; la otra historia es la del control territorial, cada
vez mas acosado, por el insaciable apetito que la sociedad nacional tiene
por sus tierras. En cierta forma asociado a la busqueda de soberania y
mayor autonomia, y la proteccion de las tierras que en esos espacios se
conservan. Y, el tercer evento, es mas bien interno que es el de mantener
la identidad, que tiene que ver con la unidad interna de los pueblos.

107



UNIDAD 2

La lucha por la tierra es basica en todo este asunto, porque en cualquier
relacion con los pueblos indigenas, la propiedad o no de la tierra, es parte
del control territorial efectivo. La historia indigena sigue marcada, como
si no hubiera pasado nada, como si no se hubiera logrado la inaliena-
bilidad, inembargabilidad, e imprescriptibilidad. Desde el inicio de la
conquista las relaciones con los conquistadores, hasta la fecha, se han
desenvuelto por controlar directa o indirectamente sus territorios, por
mantener la forma cultural de subsistencia y a la vez subsistir cultural-
mente. Para Cifuentes, en torno a “la tierra como eje conceptual... se han
estructurado las politicas estatales colombianas respecto a los indigenas,
desde la constitucion de los primeros repartimientos a los Conquis-
tadores, hasta la disolucion y posterior recuperacion progresiva de las
tierras de resguardo, pasando por las politicas de fomento a la coloniza-
cion, de delegacion de autoridad en los grupos misionales, y de reforma
agraria. Todos estos aspectos tienen una incidencia necesaria sobre la
vida de las comunidades indigenas.” (cfr. Cifuentes 2006)

La historia de la permanencia y unidad de los pueblos indigenas es una
historia de unidad de resistencia, que se manifiesta tanto individual
-manifestacion subjetiva de las pautas culturales indigenas-, como colec-
tivamente -sentimiento de las personas de pertenencia al grupo-.

Los emprendimientos contra esas formas de unidad y pertenencia son
agresivos, aunque no invisibles. Dispositivos culturales tan contundentes
como las balas del guahibiar han sido la educaciéon monocultural, la evan-
gelizacion confesional y la imposicion de un solo idioma. Las politicas
de integracion desarrolladas por la colonia, como las impulsadas por la
republica hasta antes de 1991, y los resabios de las mentalidades arcaicas
que aun quedan y no cesan de manifestar el estatus del menor, miserable y
rustico, expresan el modo monocultural —el cual a estas alturas- resulta
ser un eufemismo para mostrar la forma como los pueblos indigenas son
el objetivo de las arremetidas uniformadoras de los paises que consideran
que logran la unidad nacional suprimiéndolos.

Cuando en uno de los talleres un abogado pregunté a otro, durante una
de las sesiones de capacitacion “;qué Estado jurd usted defender, el liberal
o el Social de Derecho?”, mostr6 que una de las dificultades que existe en
el sistema judicial es la existencia de esos resabios arcaicos, y sefiald como

108



RESISTENCIAS

los operadores de justicia son los que en persona finalmente acttian, pues
son ellos quienes afectan la imparticion de justicia directamente. Es nece-
sario entender que el sistema de interpretacion de la Constitucion de 1991
se basa en la particular vision de reconocer la diversidad cultural, esa
vision quiere eliminar las formas de vulneracion de la identidad indi-
gena, y propender por la unidad del Sistema Judicial Nacional recono-
ciendo, respetando y valorando los sistemas juridicos indigenas; y, amén
de -por si fuera poco- advertir de la enorme casuistica y complejidad sin
que se altere la seguridad juridica de los ciudadanos colombianos en
general, y en particular, de los pueblos indigenas.

A ese enorme poder de homogeneizacion, cada pueblo ha resistido a su
modo, como ha podido. Huyendo, mimetizando, ocultando, cediendo,
mueriendo, rasgo del dinamismo e historicidad de las identidades colec-
tivas. En esas resistencias, que son luchas que se heredan a los hijos y
que atraviesan siglos se realizan las elecciones culturales de los pueblos
indigenas, los rechazos, las adopciones y los reacomodos —Friede, cuenta
que los hijos en herencia no recibian la tierra cada vez mas mermada, sino
litigios cuyos costos debian sufragar a expensas de su propio patrimonio*.

Con la lucha de Manuel Quintin Lame se inicia el pensamiento moderno,
casi un siglo después de que las ideas politicas modernas se instalan en
el pais. Lucha que dejara de ser solitaria, regional y nasa, y se transfor-
mara en una lucha colectiva. Una lucha por la diversidad desde la diver-
sidad de los pueblos indigenas, el pais encontrd una respuesta de la
resistencia indigena colectivizada. Si se demord un siglo para entender
que es moderno, se han necesitado quinientos para serlo ain mas. No se
podra tener una conciencia de modernidad si la politica y la justicia no
atienden los reclamos de la diversidad de la gente, tal cual es. La resis-

4 “En este punto, debe aclararse que la identidad étnica es, por definicién, un rasgo dindmico, esto es,
se halla en constante proceso de transformacion y re-creacion, como respuesta a las circunstancias
historicas particulares que cada grupo debe enfrentar. La identidad es, asi, una categoria relacional: se
estructura en la medida en que el grupo debe confrontar estimulos externos —e internos-, readecuando
sus normas y su configuracion para hacer frente a las circunstancias. En Colombia, las reacciones
culturales de los indigenas frente a los ataques de evangelizadores, colonos, terratenientes y educadores
a su integridad étnica, han sido de diversos tipos: configuracion de movimientos armados, surgimiento
de movimientos en torno a lideres con tintes mesidnicos, suscripcion de convenios con el Estado, pero
especialmente, movimientos de renacimiento cultural, que buscan recuperar, preservar y desarrollar
las tradiciones que se sienten como “propias” frente a la imposicion colonial o republicana” (Cifuentes
20).

109



UNIDAD 2

tencia es como la metafora de la teoria cuantica segtn la cual un aleteo
de una mariposa en Australia podria llegar a ser un huracan en Cuba, es
un proceso de transformacion de poderes. En consecuencia, lo sucedido
con la aparicion de organizaciones indigenas regionales y después nacio-
nales, es en buena medida, producto de luchas profundas en el tiempo.

Esa lucha avanzo porque aparecio un escenario importante, la internacio-
nalizacion de los movimientos indigenas locales. Congregados los antro-
pologos con el auspicio del Consejo Mundial de Iglesias promovieron una
politica de encuentros entre indigenas, como respuesta a la politica intera-
mericana de integracion indigenista. Esos encuentros se propusieron que
los indigenas por si mismos, a través de sus intelectuales desarrollaran
sus propias politicas. Esas reuniones se llamaron Barbados porque se reali-
zaron en el Caribe, como si fuera el resultado del aleteo de la América
profunda en resistencia. La respuesta fue importante, basta echarle una
mirada al libro utopia y revolucion para darse cuenta de que existia un
movimiento maduro, que esperaba un detonante mintisculo para expre-
sarse. Las movilizaciones internacionales tienen testigos excepcionales
en Colombia, pues lideres indigenas waytus, nasas y arahuacos gestio-
naron personalmente ese movimiento, procurando realizar instrumentos
internacionales que les brindarian mas recursos de resistencia para con
sus estados, y organizaciones indigenas regionales como el CRIC que
protagonizaron con su pensamiento el avance de la causa indigena, entre
indigenas de América Latina.

En Colombia hubo profusion de organizaciones indigenas y se conso-
lidaron las nacionales. Sobre todo se estructuraron los principios de la
movilizacion: unidad, tierra, cultura. En la actualidad han evolucionado
como resultado de acciones épicas de la resistencia’. Segun los docu-
mento de la ONIC la Unidad es

5 Entre muchas, hemos seleccionado este parrafo para mostrar, tan solo un ejemplo que ha sido organizado
en el lenguaje de un jurista. “A partir de los afios 60, el pais fue testigo de una creciente movilizacién
indigena, en torno a la reivindicacion de su identidad y de sus derechos. Inicialmente asociada a las
luchas campesinas que sacudian a Colombia, la organizacién indigena pronto se independizd, hasta
que en 1.971 se conformd el Consejo Regional Indigena del Cauca, primera organizacion de su estilo. EI
CRIC tenia como objetivos, entre otros, la abolicion del terraje, una mayor autonomia para los cabildos
en el gobierno local, la defensa de los resquardos y de la propiedad colectiva de la tierra, y la lucha
por la preservacion su cultura. Para estos efectos, puso en circulacion incluso un periédico: “Unidad
indigena”. De manera casi concomitante, se comenzaron a crear otras organizaciones regionales: el

110



RESISTENCIAS

“construida desde la diversidad del ser indigenas, hermanos en
una historia que nos identifica y relaciona por el despojo, el des-
conocimiento y la violacion de nuestros derechos. Concertando y
adoptando una agenda politica comiin para los pueblos indigenas co-
lombianos. Para valorar nuestros acervos culturales, territoriales y
de biodiversidad; ademds de conocimientos y formas de vida.

Estableciendo  estrategias de lucha que reflejen nuestros intereses
colectivo. Compartiendo una vision comiin sobre nuestras organiza-
ciones, sus estructuras y competencias. Comprometida en el ejercicio
del gobierno y la autoridad indigena, la defensa de nuestros territorios,
realizando apuestas conjuntas de futuro y avanzando con acuerdos co-
lectivos hacia la paz. Para evaluar nuestra gestion historica y acoger
nuevos retos. Pero sobre todo para relacionarnos con otros pueblos,
sectores sociales y gobiernos para construir un pais donde podamos
vivir con dignidad, tolerancia y respeto por el otro.” (ONIC 2006)

La autonomia es otro principio fundamental el cual evoluciond de las
ideas de autogestion y etnodesarrollo que se dieron en la década de los
anos ochenta. La autonomia es entendida

El Territorio es sin duda la modernizacién politica de la lucha por la tierra,
es comprendido este principio

“Como espacio de vida, razon y fundamento de la existencia de los
pueblos indigenas. Escenario ancestral, legitimo y colectivo para
el ejercicio y la realizacion de la autoridad, el gobierno propio y
la autonomia de los pueblos indigenas. Memoria historica y colecti-
va. Un derecho colectivo y una entidad administrativa, reconocida
por la Constitucién Nacional, sujeta al control y el ordenamiento
de las autoridades indigenas. Lugar de vida, esperanzas, sequridad
alimentaria, recursos naturales y biodiversidad, medicina y educa-
cion. Fuerza espiritual y politica que procura unidad, pertenencia y
garantias de futuro. Espacio de relacionamiento de los hombres con

Consejo Regional Indigena del Vaupés (CRIVA) y el del Tolima (CRIT), y al poco tiempo, fue creada
la Organizacion Nacional Indigena de Colombia (ONIC), encargada de coordinar la movilizacién de
todos los indigenas del pais. Hoy en dia, hay 34 organizaciones indigenas regionales, coordinadas por
la ONIC.” (Cifuentes 2004).

111



UNIDAD 2

sus dioses y suerios. Un bien comiin de interlocucion y articulacion
de los pueblos indigenas.

Los territorios indigenas no deseados: colonizados por los actores arma-
dos que los han convertido en campos de guerra, muerte, desplazamiento
y violacion de los derechos colectivos y humanos de los pueblos indige-
nas que se ven inmersos en una guerra que no les pertenece. Lugares
de expoliacion de la naturaleza y de implantacion de cultivos ilicitos
y mega proyectos viales, industriales, agroforestales, hidroeléctricos y
extractivos de los recursos naturales. Bienes estratégicos de poder que
se disputan el Estado y sus instituciones, las multinacionales, la banca
internacional, los traficantes de patentes y narcéticos, los colonos y mi-
neros, los empresarios madereros y de recursos naturales, las compariias
petroleras y los responsables de esta guerra que nos esta diezmando y
llevando al exterminio” (ONIC 2006).

La cultura como fundamento de legitimidad, es el

“manifiesto de la diversidad que otorga identidad y pertenencia. He-
rencia, saber 'y creacion colectiva que normaliza competencias y
roles sociales. Cotidianidad, instrumento de sobrevivencia y base
de los procesos de resistencia de los pueblos indigenas. Mandato
politico y ejercicio de autoridad y gobierno. Herramienta organi-
zativa, principios de vida y sistema de relacionamiento. Fuente de
pensamiento movilizacion y accion politica. Un recurso para la paz
y convivencia. Estrategia educativa, acervo de salud y manera de
realizar la comunicacion (ONIC 2006).

En la actualidad no cesa la lucha por la sobrevivencia cultural, no
obstante la profusion de derechos constitucionales. A pesar de la cons-
titucion misma. El conflicto interno y ciertas politicas econdmicas que
requieren para su realizacion grandes extensiones de tierra, se presentan
como la solucion al subdesarrollo nacional, y colocan a los indios como
las fuentes de los obstaculos y freno a los derechos de los colectivos, en
suma freno al interés superior de la nacion. ;Cuanto ha beneficiado la
educacion en el Arauca las regalias petroleras?

112



RESISTENCIAS

El estatus del menor, rustico y miserable se mimentiza en la actualidad,
una veces con tonos caritativos, otras con otros tonos menos indugentes,
como: “los indios tienen el 30% de las tierras en este pais”, pero quien lo
dice no hace las cuentas de cuanta de esa tierra le corresponde a la comu-
nidad o a la proteccién del ambiente. En cambio no hace cuentas de la
tierra que tiene solo una familia en Colombia terrateniente en Colombia,
ni explica en qué manos privadas no colectivas estd concentrada la tierra
en este pais. Los indigenas como “enemigos del desarrollo” siguen siendo
cuiviados; areas enteras ricas en recursos productivos y mas o menos habi-
tadas por indigenas han sido desalojadas, mediante acciones de aniquila-
miento de personas o de desplazamiento.

Otra forma de vulnerar a los pueblos indigenas es negando la historia,
sin conocimiento de la evoluciéon cultural de ellos. La férmula es que
indio que conozca la ciudad ya deja de serlo. Si es lider indigena, con
mayor razon. Se dice que los pueblos indigenas andinos, son mas acultu-
rados, que los de la selva amazonica. Todo pueblo es mestizo, solo que el
mestizaje se produce o se interpreta con nociones distintas a negro, indio
blanco. Pero cuando se estudia la historia cultural de la humanidad,
siempre se ha buscado el mestizaje, puesto que una regla universal es la
exogamia para formar parejas, familias, patrimonios y descendencias. La
exogamia conlleva el mestizaje endogeno y la eugenesia el exdgeno, solo
que hay mestizajes positivos (mejoramiento de la raza), y negativos cuyo
princuipal efecto es legitimar la existencia de una raza pura.

En materia de tierras es dicente lo que sefiala Cifuentes (2005):

“A nivel de tierras, puede afirmarse que mds o menos hasta 1980
hubo un casi total desconocimiento fictico de la ley protectora de
los resquardos, que se continuaron fragmentando y dividiendo sin
cumplir los requisitos legales para que ello fuera posible. La divi-
sion de los resguardos se generalizo durante el gobierno de Santos,
a partir del cual se reforzo la imagen de los indigenas como parte
de un patrimonio histdrico de escasa influencia en la definicion de
la nacionalidad, en principio mestiza pero idealmente “blanqueada”.
En esencia, se trata de una permanencia historica: el Estado en Co-
lombia ha defendido por ley el régimen de resquardos, pero lo ha
combatido de hecho por sus implicaciones economicas. La progresiva

113



UNIDAD 2

division de los resguardos ha sido facilitada con no poca frecuencia
por el Incora, asi como por la continuidad de las ventas clandestinas
por falta de un sistema adecuado de supervision” (Cifuentes 2005).

La historia contemporanea parece una repeticion de otras historias
pasadas; nada nuevo aparece bajo el sol. Vulneracién de la cultura,
menosprecio de derechos, usurpacion de tierras, no reconocimiento de
su autoridad jurisdiccional. Lo que se entiende como derecho aqui es la
necesidad de que los operadores de justicia entiendan que la coordina-
cién es un minimo de justicia para garantizar un minimo de garantias
para la supervivencia cultural de los sistemas juridicos, que son nada
mas y nada menos, los que sostienen el control social y cultural de las
comunidades. La administracion de justicia tiene una responsabilidad
enorme para encarar las mismas presiones que acosan a los indigenas y
frenar los dispositivos monoculturales de vulneracion de derechos por
parte de colonos, paramilitares, y Estado.

TEMA 5

Luchas indigenas

Luchas indigenas es un tema puente entre espiritualidad, resistencia
y justicia, a la vez entre historia e identidad. Las luchas son como las
células de la historia, permiten desarrollar el espiritu de los pueblos,
forjar su historia y procurarse derechos justos. Las luchas son la base de
las identidades, las identidades colectivas se forjan en las batallas coti-
dianas por ser y ser reconocido. En alguna oportunidad se entendi6 que
los movimientos sociales producen las identidades colectivas. Pues esos
movimientos son la organizacion de esas luchas, el plasma vital que les
permite el desenvolvimiento y desarrollo®.

6 Para Melucci el concepto de identidad implica por lo menos los siguientes elementos: (1) la permanencia
en el tiempo de un sujeto de accion, (2) concebido como una unidad con limites (3) que lo distinguen
de todos los demds sujetos, (4) aunque también se requiere el reconocimiento de estos 1iltimos. Todo se
reduce, entonces, a identificar en qué radica la unidad distintiva de esos peculiares sujetos de accién
que son los actores colectivos (cfr. Melucci; Gimenez).

114



RESISTENCIAS

También las luchas son el registro de cuestiones épicas; las cuestiones épicas
son las que de modo romantico cuentan la historia; los indigenas saben
defenderse con las guardias civicas, tienen simbolos de lucha, y héroes
como dioses, y dioses como héroes. Aqui, en el texto del mddulo, se desa-
rrolla el espiritu de esas luchas, su filosofia y su lugar en la fundamentacion
y legitimidad de la coordinacion jurisdiccional. Tiene un sentido decirlo
porque este texto, no es una abstraccion académica, tiene una significacion
en esa lucha por el reconocimiento total y el pleno ejercicio jurisdiccional
por parte de los indigenas. Lucha que es institucional, a la vez que es social.
Es institucional porque lo hace la rama Jurisdiccional en pleno ejercicio de
sus facultades y en cumplimiento de sus deberes; es social porque atin es
necesario desarrollar muchos procesos para comprender lo que significa la
interculturalidad en el ejercicio de la imparticion de justicia.

Para avanzar en ello se recoge la nocion de movimiento social, dado que
en ella se plasma el objeto de las luchas. Posteriormente se presenta el
modo que significa la generacion de luchas, para no caer en el mismo
lugar de las luchas coloniales, etc, que no dejan entrever la complejidad
de los procesos culturales que se esconden en nuestras practicas diarias.
Eso nos permite entender porque la discusion si una persona es o no
indigena porque se viste o habla de determinada manera, es la misma
que hace quinientos afios sobre si tenian o no alma. Esa discusion es
importante porque su no esclarecimiento mata y conculca derechos; mata
con en el caso de guahibos que pensaban que jlos cuivas eran animales
danosos!, conculca derechos porque cuando un juez, sin procedimiento
alguno, califica a una persona por ser o no indigena, viola el derecho al
debido proceso, a la intimidad del procesado, etc..

La idea de “esta lucha” es la de hacer entender que la historia de lo
indigena, se expresa de manera contundente en nuestras practicas
judiciales. Es decir, no estamos hablando de una historia externa, de
una lucha atemporal, sino de una confrontacion directa en el seno de
las practicas judiciales actuales que, ademas, no las realiza un colega
vecino, sino que las ponemos en practica nosotros mismos depen-
diendo del modo de actuar en la jurisdiccién.

115



UNIDAD 2

La manera de organizarse se ha hecho con base en los resultados de los
talleres realizados en el proceso de consulta del mdédulo; no parten de
ninguna idea preconcebida. De hecho, es un aporte a la sensibilizacion
jurisdiccional para la coordinacion. Las luchas de primera, segunda,
tercera y cuarta generacion son organizadas segun los alcances con
la clasificacion de derechos humanos; y, son pensadas no de un modo
lineal histérico y anecdoético, sino de un modo conceptual que de alguna
utilidad a la reflexion juridica. Los derechos de primera generacion, por
ejemplo de la libertad, son derechos que en materia indigena estan en el
precambrico de la historia judicial: ;como podemos hablar de libertad
si todos los jueces miran que el indio haya cometido el acto antijuridico
dentro de su territorio para poder tener derecho a que sea juzgado dentro
de su cultura? Esto no afecta la libertad de movilizacion de los indigenas;
indigena que salga de su territorio queda absolutamente desprotegido.
(Que libertad de movimiento se garantiza de esa manera? Por lo demas,
no es cierto que quien se mueva de su casa, pierde su cultura.

Si de algo sirve ese argumento, es para demostrar, que las cosas funda-
mentales no pueden ser distraidas. Es fundamental entender la necesidad
de organizar una perspectiva que nos muestre los grandes vacios con los
que se ejerce o no la jurisdiccion.

Los indigenas no han llegado tarde a esos derechos; es que no han llegado
({Cémo podemos hablar de derechos humanos que no son capaces de
interpelar en su inmensa universalidad lo mas minimos derechos, como
es el de la movilidad. Es cierto que ese no es un problema de los derechos,
sino de sus hermeneutas. Si eso es aceptable, entonces sabremos rapida-
mente enfocar el objeto y el sujeto de esas luchas.

La primera generacidon de las luchas son los derechos individuales y
politicos, la segunda los derechos econdmicos y sociales, la tercera los
derechos de los grupos, y la cuarta los derechos a la memoria, identidad
y patrimonio comun de la humanidad. La ubicacion de los hechos, a
manera de ejemplo, se estableceria de la siguiente forma: las luchas de
la primera generacion tienen que ver con el derecho de los individuos:
(tienen o no alma los indigenas?, pregunta del siglo XVL a json o no
indigenas? del siglo XXI; ambas preguntas ponen en cuestionamiento

116



RESISTENCIAS

el a priori de que sea cual sea la condicion de estos seres humanos, son
personas, y mejor dicho atn, son ciudadanos.

Las luchas de la segunda generacién son las luchas de la vida cotidiana,
las luchas para sobrevivir con vida digna, educacion, salud, vivienda,
servicios, etc. Luchas que estan atravesadas por la idea de que sus
sistemas culturales deben ser el factor fundamental de intervencion. La
especificidad de la materia ptiblica como garantia de su eficacia. La lucha
contra la evangelizacion del siglo XV, la pro etnoeducacion del siglo XXI.

La tercera generacion de luchas como pueblos, las luchas por la supervi-
vencia colectiva de las etnias, sus idiomas, la autonomia y la autodeter-
minacion. Porque puedan vivir en paz, etc. De eso se trata, de los nuevos
derechos consagrados como humanos en el mundo. El ius gentium de Vitoria
en el siglo XVI, ;qué ha quedado de él en la actualidad del siglo XXI?

La cuarta y ultima generacion de luchas es la lucha por la preserva-
cion de la memoria, por los patrimonios vivos de sus culturas, y por
poder gozar de lo bueno y resistir a lo malo de la globalizacion. Seria
un absurdo imaginar hoy a los lideres indigenas sin celulares, y tal vez,
con la excepcion de los Nukak, a comunidades sin accesos globalizados
de comunicaciéon. Nadie pierde la cultura por no tenerlos, y cualquiera
puede rechazarlos, y por eso no estar excluido de la perversa globaliza-
cion. Ningun indigena, por més cercano o distante, de los centros metro-
politanos de dominio colonial estuvo excento de sus politicas. Godelier,
un antropologo francés, sentencié que su gran descubrimiento no habia
sido encontrar tribus exdticas en las periferias africanas; sino descubirir
que tales periferias estaban insertas en el seno de la sociedad capitalista.

Las luchas no son lineales, porque los sujetos y las subjetividades se
definen, época en época. Los wayuu litigaron y resistieron en el XVI,
mejor que ahora. ;por qué si los derechos deben progresar, aqui vemos
indicios de su eventual merma? La historia no es tan lineal, ni las luchas
sociales se dan entre bandos absolutos de maldad y de bondad. Los indi-
genas mismos podrian reproducir formas de dominacién y las veriamos
reflejadas en sus discursos; eso es lo que les sucede a todos los seres
humanos; pueden ser contradictorios.

117



UNIDAD 2

Combinadas las dos perspectivas, la de los derechos, y la de la comple-
jidad de la historia, tenemos entonces que las generaciones de luchas
no son temporales pero estan en el tiempo. Los derechos de ciudadania
se lucharon en el siglo XVIII como en el XVIIL, en el XIX como ahora
en el XXI. Y, en este momento, cuando un juez después de un taller
sale pensando en entregar o no jurisdiccion se convierte en indicio
presente de esa historia profunda.

La primera generacion es inconclusa, podria advertirse, que seguira sién-
dolo. Ha atravesado siglos, y los atravesard en adelante sin concluirse.
La historia colonial ha pasado, no obstante muchas preguntas siguen
vigentes. Las generaciones permiten abrir esa compuerta; Toda historia
es inconclusa y el valor de esta, es que puedo fijar mi posicion en ella. Las
historias se van desarrollando, ayuddndonos a entender mejor nuestro
momento. Las generaciones nos ayudan a pensar y a organizar todo lo
que tenemos que hacer a futuro.

Teniendo esos principios en mente, las generaciones de derechos humanos
lo que abren es una agenda de cosas irresueltas. Esas cosas irresueltas,
son la forma como hemos de pensar en adelante (cf. Zambrano 2007).

Finalmente, como las luchas de la diversidad y la diferencia cultural
vinculan ideas de dignidad y de justicia de los pueblos y las personas
indigenas, se debe dejar claro que las concepciones sobre la justicia que
dejen por fuera ese debate, son terriblemente injustas, al no compartir
el principio de la igual dignidad y merecimiento de consideraciéon para
todos los seres humanos, gracias a la igualdad moral de todos los seres
humanos, que brinda, precisamente su diversidad’.

5.1. Primera Generacion

7 Cualquier concepciones que rechace la justicia para la diversidad, es injusta; pero es mucho mds
injusta si rechaza ademds, las ideas o sentimientos emancipadores de las mujeres, la negacion a toda
superioridad de una raza, la imposicion de una religion, y el principio de libertad, igualdad y dignidad
y derechos La igualdad moral entre los seres humanos es patrimonio de lo justo (N. del A).

118



RESISTENCIAS

La primera generacion de luchas se ha desarrollado a lo largo de la
progresiva secularizacion y modernizacion; salvo que en esa perspectiva
los indigenas quedaron por fuera de todo espectro civilizatorio. Esta idea
moderna de los derechos, anclada en la Revolucién Francesa, como hito
histdrico, debe ampliarse y proyectarse en el tiempo hacia atras, por lo
menos hasta Vitoria. Esos derechos como el de discrepar del soberano
cuando hace la guerra injusta, es la misma que la de ciudadano ante los
reyes del ancien regime.

La lucha por la soberania de los pueblos y su dignidad es también la
lucha contra toda doctrina que minusvalore a los indigenas. De ahi que
los indigenas desde hace quinientos afios vienen luchando por la vida,
la integridad personal (fisica, psiquica y moral), la libertad personal, el
poder reclamar ante las autoridades, a expresarse segin sus tradiciones,
a proteger su espiritualidad y conciencia, a reunirse libremente con
lo suyos, a su identidad, etnicidad y nacionalidad, a ser propietario, y
a circular y a residir en el territorio de un Estado. Eso por demas esta
claro, que sus luchas tienen que ver con un juicio justo en plazo razo-
nable ante un tribunal objetivo, independiente e imparcial. A la presun-
cion de inocencia, y a ser protegido de un error de comprension cultural.
A defenderse en su propio idioma, y a no ser discriminado.

5.2. Segunda Generacién

Las luchas de la segunda generacion son simultdneas a las primeras,
y se focalizan en las demandas sociales de las personas, econdémicas y
culturales, entendida la cultura como paideia pero también como ethos.
La segunda generacion de derechos humanos vino de la mano de los
movimientos sociales forjados, durante la Revolucion Industrial y que
perseguian liberar a los trabajadores. Es importante rescatar los derechos
de la revolucion mejicana, cercanos a nuestras injusticias rurales. De tal
manera que esos derechos tienen que ver con las luchas por el trabajo
digno, por la salud propia, por ser educado con arreglo a la propia cultura
e incentivado a participar del intercambio cultural con el mundo. A la
asistencia familiar, de los jovenes, los nifios y las mujeres embarazadas.
A tener techo, vestido y educacion gratuita.

119



UNIDAD 2

5.3. Tercera Generacion

El marco de esas luchas es el conflicto étnico-nacional, como reaccion a la
homogeneizacion del Estado nacional soberano y del proyecto de moder-
nidad, con dos objetivos: 1.) Que el Estado lo asuma incorporandolo en
el centro de su debate nacional. El paso del conflicto por las instancias
de las concertaciones institucional y ética contribuye a enriquecer una
definicion del ciudadano y una imagen del colombiano mas ajustada a su
realidad y anhelos. 2.) Simultaneamente, que el Estado reduzca las ambi-
ciones de poder, restandole peso a los sectores hegemonicos, permitiendo
la efectiva descentralizacion del poder. Sin embargo, se necesita el replan-
teamiento de las estrategias politicas porque hasta ahora lo que se ha
hecho es consolidar la hegemonia liberal y no cuestionar sus proyectos.
(Cfr. Diaz Polanco 1986).

De hecho la autonomia, la autodeterminacion, el pluralismo y la diferencia
son derechos que tal tipo de Estado encuentra antagonicos porque van
contra la idea que tiene de nacion; por ello se oponen a ellos y procuran
eliminarlos. Como se ha insistido en estas paginas, la concepciéon de
Estado y nacion unitarios no sélo es antinatural, sino antidemocratica. Se
supone que lo que garantiza la existencia de la humanidad es su diver-
sidad, razon por la cual ésta se constituye en el valor fundamental para
la realizacion del ideal humano. Sin diversidad no hay humanidad, de la
misma manera que sin la vida del individuo no hay sociedad. El respeto a
la diversidad y a la vida garantiza que una sociedad cumpla su cometido
histdrico, por lo que la defensa de la vida y de la diversidad como dere-
chos humanos fundamentales es incuestionable.

Frente a la diversidad, el Estado neoliberal es sutil; fortalece su proyecto
aceptandola nominalmente y negandola realmente para su incorpora-
cién. Por eso la necesidad de oponerle al Estado neoliberal un Estado que
lo limite a partir del pronunciamiento de los derechos humanos antro-
pologicos para: fomentar la autonomia de los grupos étnicos, impulsar el
desarrollo combinando la desigualdad, instaurar la administracion por la
real representacion de los colectivos, promover la convivencia de la diver-
sidad, garantizar la paz étnica y resolver el proyecto nacional fundado en
la participacion de las regiones y de las etnias.

120



RESISTENCIAS

De ahi la tercera la tercera generacion de luchas, las luchas por la auto-
determinacion de todos los pueblos, luchas que tienen una gran incidencia
en las colectividades. La tercera generacion es la lucha de los pueblos por
hacer sustentable el ambiente, por evitar que el mundo sea consumido si
juicio; porque sean protegidos a la hora de consumir los productos del
mercado, y a vivir en paz, siendo tolerados en sus diferencias especificas.
Estas son las luchas de los tltimos afios, pero son luchas que atraviesan la
historia y se remontan a los imperios antiguos, como a las hordas primi-
genias de la sociabilidad humana. Los pueblos indigenas defendieron el
etnodesarrollo en el marco de estas luchas. El desarrollo propio, por la
via de la autogestion, el cual derivo en la lucha por la autonomia.

El pensamiento antropolodgico reconoce dicha realidad y rescata el hecho
de que la lucha por los derechos es un camino de transformacion de rela-
ciones sociales y de desarrollo cultural. Vico lo planteaba en el siglo XVIII:

“Las rivalidades que en las ciudades oponen unos ordenenass
contra otros con vistas a obtener la igualdad de derechos, consti-
tuyen el medio mds poderoso para el desarrollo de las repiiblicas...
empero los cortos de vista relacionan el derecho con los términos
exclusivos de la ley...” (Vico 1953:200).

En suma, las luchas de la tercera generacion, son las luchas por la convi-
vencia entre los pueblos. Las luchas de la tercera generacion parte de
la base del cambio social colectivo, luchas por la transformacion social
que ha caracterizado al mundo de los tltimos afios. Son luchas que no
pertenecen ni a la tradicion individualista, ni a la tradicion socialista
de la segunda; son luchas que se han dado para la resurreccion de los
pueblos, como dijo Octavio paz.

5.4. Cuarta Generacion

La cuarta generacion de luchas es la de las luchas por la modernizacion
y la de la revision identitaria, luchas en una época de contactos interna-
cionales, de reconocimiento de derechos humanos, y de transferencias de
recursos capitalistas. Trata de luchar por las generaciones que vienen,
por lo cual no son luchas para la gente de ahora, sino de la gente de ahora

121



UNIDAD 2

para su descendencia. Por ejemplo, las luchas conservacion de especies en
peligro de extincion, por la proteccion de la naturaleza desamparada, y
por el amparo de las culturas vulnerables.

Es una lucha por estar comunicados y por incluir la particularidad que
revise los fundamentos de toda nocién universal; contrario a la tercera
generacion, sus luchas no dependen de luchas de pueblos, sino de las
normas que reflejan la transformacién global e informacional que ha
caracterizado al mundo de los tltimos anos, y que dan la idea de caminar
hacia el establecimiento de las relaciones concretas de lo local con lo
universal, y de la diversidad con la totalidad.

La cuarta generacion es una demanda para asegurar a todos los indi-
viduos y colectividades, personas naturales y juridicas, el acceso a las
tecnologias de informacién y comunicacion, y para fomentar el flujo e
intercambio de informacidn, alentando la transferencia de conocimientos
y estimulando la innovacion y formacion de capital humano (Solar 2000:
21-22; Mtjica 1999; Quiroga 1995; Pacheco 1999; Pérez Luno 1991:48; Uribe
1983).

Dichas luchas, como derechos

“...buscan aprovechar la ...comunicacion para... el progreso social,
cultural. ...La sociedad de la informacion al servicio del interés piibli-
co y al bienestar social, mediante su contribucion a la erradicacion de
la pobreza, la generacion de la riqueza, la promocion y el desarrollo,
la participacion democrdtica, la diversidad lingiiistica y la identidad
cultural asegurando siempre iguales oportunidades de acceso a las
tecnologias” (Ortega 2002; Quiroga 1995).

Los pueblos indigenas se renuevan en estas luchas, por la paz y la convi-
vencia global, por el derecho al uso de los conocimientos cientificos y a un
ambiente sustentado para las generaciones venideras, al desarrollo hori-
zontal entre naciones de la tierra y entre los pueblos indigenas, ala memoria
colectiva, al uso libre del ciberespacio, a la posibilidad de formar Estados
supranacionales, a la realizacion del principio de unidad en la diversidad
como garantia de una humanidad global. Generalmente la violacion o
conculcacion de tales derechos se pierde en las estadisticas de los dere-

122



RESISTENCIAS

chos cibernéticos y de algunos desarrollos cientificos técnicos, pero es en el
fondo el camino de la promocion universal como fundamento originario.

Por su naturaleza estas luchas son oponibles al Estado y exigibles de él,
y en consecuencia, ellos no pueden ser realizados sino por la accion soli-
daria de todos los actores del juego social: Estados, individuos y otras
entidades publicas y privadas. (Cfr. Ibid:35)

123



UNIDAD 2

TEMA 6

Pensamientos Organizativos

En este apartado no se hablara de pensamiento organizativo, en términos
etnoldgicos sino politicos (y es necesario explicar el sentido politico que
se le asigna, con el fin de saber exactamente a qué situaciones organi-
zativas se hace referencia. No es etnologico porque no se hablara de la
estructura social, ni de las formas de organizacion y control social que
todo puedo tiene. Se trata de las organizaciones sociales que presionan
las reivindicaciones oponiéndose al Estado, en lugar de privilegiar el
sistema politico étnico del pueblo.

El pensamiento organizativo de los indigenas es un pensamiento politico
basado en la reivindicacion de la autonomia, la cultura, la tierra y la unidad.

“Los indios han estado aqui, en esta América mal llamada Latina,
desde hace casi cinco siglos, durante todo el periodo que ha abarcado
la dominacion occidental. Lo nuevo es la forma de su presencia po-
litica, aunque ésta no carece de antecedentes. Ahora, en el curso de
la ultima década, ha habido una eclosion de organizaciones politicas
que se autodenominan indias o indigenas, o que adoptan el nombre
del pueblo que representan. Estas organizaciones hablan y actiian
en nombre de un sector de la poblacion que se distingue del resto...
parece ser el inicio de un nuevo momento en la existencia de los pue-
blos indios de América Latina, que se manifiesta por su movilizacion
politica sobre bases étnicas y se expresa ideologicamente, a través de
un pensamiento politico propio...” (Bonfil 1979:11).

Laidea de unidad entre los indigenas, pero también entre los explotados y
oprimidos. Uno delos principales problemas que sufren los indigenas de las
diferentes regiones de Colombia es la presion demografica sobre la tierra,
pero sobre todo el de la unidad con el fin de buscar soluciones a las reivin-
dicaciones de manera amplia. Pues la unidad conduce a la construccion de
un movimiento que permita alcanzar los objetivos que se han propuesto
como explotados (cfr. ONIC 1981). Los anteriores son extractos del docu-

124



RESISTENCIAS

mento posiciones generales del movimiento indigena Nacional Colombiano, resul-
tado de las discusiones del primer congreso indigena de Colombia.

En ese mismo documento se establece la formacion de unidades regio-
nales que apoyen la nacional, pues sin ellas no se puede lograr plena
autonomia. La unidad —continua sefialando el documento- con otros
sectores no indigenas, pero si explotados se desarrollara de organizacion
a organizacion (cfr. ONIC 1981).

La autonomia como parte del pensamiento organizativo indigena es
fundamental. Al respecto tienen tres posturas: la autonomia jurisdiccional
interna, la autonomia respecto de las instituciones y la autonomia electoral.

e Laautonomia interna, dice el documento “ha de dar a nivel interno
de las comunidades, haciendo respetar nuestras costumbres y
fortaleciendo el Cabildo a nivel regional, de acuerdo con las bases
y de ahi a nivel nacional” (cfr. ONIC 1981).

e La autonomia institucional “seria frente a las entidades oficiales e
instituciones religiosas, que penetran a las comunidades aculturizar
al indigena, haciéndonos perder nuestra propia identidad (cfr. ONIC
1981).

e La autonomia electoral “no tomar posiciones partidistas y entender
que la lucha que se da es de clase y que el movimiento indigena va
construyendo su propio destino dentro de los cambios sociales (cfr.
ONIC 1981).

El pensamiento organizativo® indigena es politico porque genera acciones
en que el Estado es interlocutor y busca un lugar de poder para actuar en
la arena politica. Es un pensamiento propio porque imagina un orden
colectivo desde la realidad propia. El verdadero problema para identi-
ficar un pensamiento, o mas exactamente el modo de pensamiento indi-
gena es, segin Levy Strauss, la analogia con el arreglo de la casa o de
la finca. Patria y patrimonio se administrarian, de modo primitivo de la
misma manera. “El verdadero problema no estriba en saber si... (ordenar
la casa reconstruye un pueblo).., sino la de si es posible que, desde un

8 El apartado se basa en el trabajo YanacanaY del autor.

125



UNIDAD 2

cierto punto de vista, ..(casa y pueblo van juntos) y, por intermedio de
este agrupamiento de cosas y seres, introducir un comienzo de orden en
el universo” (Levy Strauss 1978:24).

Bien, entonces, asi como las cosmovisiones generan este orden, la recons-
truccion, la organizacion y la politica, también ayudan a consolidarlo. El
pensamiento organizativo indigena puede ser definido como un parti-
cular tipo de pensamiento politico que busca el reconocimiento ciuda-
dano y su articulacion a la nacion colombiana, mediante un proceso
de reconstrucciéon étnica. Todo pensamiento dice Levy-Strauss, es un
ordenador de un modo desordenado, particular e histdrico de percibir
la realidad: “la historia organiza sus datos en relacion con las expre-
siones conscientes de la vida social y la etnologia en relacion con las
inconscientes” (Levy-Strauss 1958:19).

Metaforica y terapéuticamente, por ejemplo, los yanaconas piensan su
pueblo como una casa que “...unas personas de afuera dafiaron y siguen
dafnando. Como duenos hemos decidido repararla y organizarla...” (cf.
Zambrano 1993). Desorden e intencion de orden se combinan haciendo
evidente que el pensamiento yanacona, en cuanto parte del proceso
social de produccion de sentido para la recutperacion étnica. En dicho
pensamiento hay conciencia de la anomalia, pero también de la cura. Y,
en eso se parece a la idea clasica de la politica, como terapéutica. Platon
decia que el gobernador era como un médico que debia curar las enfer-
medades del pueblo. La superacion de la anomalia se expresa de manera
hacia un orden que se expresa en conceptualizaciones propias, que es el
lenguaje de la politica.

El pensamiento sentencia Levy-Strauss es funcién no del desarrollo
humano, sino de un nivel estratégico en el que la sociedad o la naturaleza
se dejan atacar por el conocimiento. Las creaciones del pensamiento se
reducen a un ordenamiento nuevo de elementos cuya naturaleza no se ve
modificada segiin que figuren en el conjunto instrumental o en la dispo-
sicion final. El pensamiento indigena esta ligado a una forma consensual.

Bonfil Batalla en Utopia y revolucion, el pensamiento politico contempordneo
de los indios en América Latina, caracteriza el pensamiento organizativo
con base en lo siguientes elementos: negacion de occidente, panindia-

126



RESISTENCIAS

nismo, recuperacion de la historia, revaloracion de la cultura, relacién
naturaleza sociedad, critica a la dominacion y vision de futuro. En
1982, el marco ideologico del movimiento indigena colombiano plantea
cuatro tendencias globales del pensamiento organizativo indigena
colombiano: el pensamiento restaurador o cdsmico, el nacionalista indi-
gena, el campesinista y el integracionista.

6.1. Ideologias

El siguiente es un extracto del documento “marco ideoldgico del movi-
miento indigena”, presentado por el CRIC en 1982, al Congreso Nacional
Indigena de Colombia. A la fecha se podria presentar muchas observa-
ciones al respecto, y ademas completar la nocion de ideologia de distinta
manera. No obstante, dicho documento, me parece tiene una vigencia
particular. Puede mostrarnos, con casi treinta afos de distancia, una
cuestion: la manera supérstite de las ideologias, y no conocimientos etno-
graficos, que nos permiten identificar lo indigena.

“El problema indigena en nuestro pais, es necesario verlo en relacion
con la expansion del capitalismo en el campo, ligado al papel cada dia
mds activo del Estado y de su presencia tanto desde el punto de vista
economico y politico como cultural... A medida que se desarrollan
las lucha indigenas... crece la importancia de ir precisando el marco
ideoldgico que sustente dichas luchas y que les brinda la necesaria
cohesion y claridad.

... Aunque se han presentado diversas polémicas sobre la caracteri-
zacion de la cuestion indigena, consideramos que corresponde a las
propias organizaciones indigenas ir discutiendo y definiendo el mar-
co ideoldgico de nuestro movimiento. En lo que se podria considerar
como el primer encuentro Indigena Nacional, reunido en Bogotd en
1974, se aprobé una especie de plataforma comiin, publicada con el
titulo de “hacia la Unidad Indigena. También el CRIC ha manifes-
tado su posicion en diversas oportunidades, como por ejemplo en la
posicion de los indigenas en el Movimiento Campesino”...

127



UNIDAD 2

... es evidente que no hay todavia un acuerdo entre todas las organi-
zaciones indigenas del pais sobre las bases de nuestra accion politica
y reivindicativa... Como contribucion a esta discusion el CRIC pro-
pone los puntos que siguen comenzando por una rdapida presentacion
de las principales posiciones teoricas sobre la cuestion indigena.

El indigenismo restaurador o césmico

Llamamos indigenismo a la posicién que ante el avance del capitalismo
se niega a enfrentarlo. Pretende mantener las comunidades aisladas de
los procesos sociales, economicos, culturales y politicos, que de todas
maneras penetran a las comunidades y las modifican. Trata de separar
las luchas indigenas de las luchas de los demas explotados y oprimidos,
considerandolas de naturaleza muy diferente.

Una forma especialmente radical de esta posicion es la que han adop-
tado algunas organizaciones indigenas... de Bolivia... Plantea un rechazo
total a todo lo venido de Europa. Considera que nuestros antepasados
tenian la sociedad ideal, con todos los valores que pueden solucionar los
problemas del hombre moderno; y que a ella tenemos que volver, sacu-
diéndonos quinientos anos de dominio europeo. También plantea el
‘indigenismo césmico’ que el problema fundamental de nuestros paises
es la opresion racial, ya que lo de las clases sociales hace parte de las
ideas venenosas traidas de Europa. La lucha hay que darla en el terreno
de la ideologia combatiendo todas las ideas ‘blancoides’ e imponiendo la
mentalidad césmica de nuestros antepasados...

Al entrar a evaluar esta posicion podemos considerar que tiene de positiva
la valoracién de las realizaciones de las naciones indigenas del pasado y
la divulgacion de sus historia y de su ideologia... Pero globalmente nos
parece que esta posicion, que no vacilamos en calificar de idealista, es
errada y ademas contraproducente para las luchas indigenas... Es idea-
lista suponer que las civilizaciones indigenas del pasado, puedan tener
todas las soluciones para el mundo de hoy y mas atn creer que solo con
nuestra voluntad podemos borrar cinco siglos de historia de América.

128



RESISTENCIAS

La teoria de las nacionalidades indigenas

En Colombia no se han desarrollado las formas mas extremas de indi-
genismo, lo cual es explicable teniendo en cuenta que en este pais los
indigenas constituimos menos del 2% de la poblacién. Pero las posiciones
indigenistas mas veladas se observan en los diversos enfoques de la cues-
tion indigena que ponen todo el peso en los factores étnicos y culturales
para explicar toda nuestra situacion... Sabemos que los indigenas descen-
demos de los pueblos que habitaron originalmente este continente y que
crearon en muchos casos civilizaciones bastante adelantadas... La teoria
de las nacioalidades considera que la cuestion iondigena en Colombia se
puede resumir y exlicar por medio del concepto de naciones o de mino-
rias nacionales’, que se formarian a partir de las caracteristicas anotadas.
Las ‘naciones indigenas’ estarian oprimidas por la ‘naciéon colombiana’
que agruparia a todos los habitantes no indigenas del pais. Nuestro
programa fundamental deberia ser entonces la autodeterminacién de las
naciones indigenas.

Consideramos de nuevo positivo en esta posicion, su insistencia en que
los indigenas poseemos indentida propia, enarizada en las sociedades de
nuestros antepasados y con una capacidad de seguirlos desarrollando
auténomamente. Pero vemos problemas tanto cientificos como politicos
en la utilizaciéon de la estricta de la teoria de las nacionalidades indigenas.

... a nivel politico nos parece mas inconveniente la teoria de las naciona-
lidades indigenas. Al pretender que la principal contradiccion de noso-
tros los indigenas es con la supuesta ‘nacion colombiana’, perderiamos
a nuestros aliados naturales como lo son los obreros, campesinos y
demas explotados. A, plantear nuestras reservas a la teoria extrema de
las nacionalidades indigenas de ningin modo queremos desconocer la
importancia de los factores étnicos y culturales para las luchas indigenas.
Nuestro caracter de pueblos autoctonos, con una cultura profundamente
enraizada en la tierra y en la lucha de nuestros antepasados... explica en
gran parte, nuestra resistencia a la dominacién y los rasgos de nuestra
movilizacion actual... E1 CRIC ha considerado siempre a los factores esen-
cialmente etnoculturales como una de las bases de nuestro movimiento...

129



UNIDAD 2

Los indigenas como campesinos

La otra posicion que trata de explicar la cuestion indigena, parte de un
analisis de clases de la sociedad colombiana. Constata que vivimos en
un sistema capitalista dependiente y que las relaciones de explotacion
cubren la totalidad de la poblacion que vive en el territorio colombiano.

Dentro del marco clasista, la gran mayoria de los indigenas haria parte de
la clase campesina, o si se le busca ser mas precisos, de la de los campe-
sinos pobres. Se reconocen las particularidades culturales de los distintos
grupos indigenas, pero no se considera que ello modifique su caracteri-
zacion como campesinos dentro de la estructura de clases de la sociedad
colombiana.

Nosotros aceptamos en general nuestra ubicacion clasista (en varios
documentos hemos afirmado que los indigenas somos campesinos), pero
la consideramos claramente insuficiente. Para las comunidades andinas,
por ejemplo, tanto varios de los problemas principales (tierra, mercadeo,
crédito, etc.) como los enemigos (terratenientes, intermediarios, usureros),
estan en su mayoria por nuestra condicion de campesinos. En cambio,
para los indigenas de la selva... muchas veces tienen con los colonos o con
organizaciones misioneras su contradiccion principal... Es indispensable,
entonces, darle toda la importancia a los factores étnicos y culturales, que
en todos los casos, aunque en grado diverso, deben entrar en la caracteri-
zacion de las comunidades indigenas...

Posicion integracionista

En dltimo término esta la posicion de las clases dominates, que sefala
como necesaria ‘la integracion de los indigenas a la vida nacional
Sustenta dicha integracion como deseable y positiva ya que amplia el
campo de accion de la economia de mercado. Ideoldgicamente es justifi-
cada como el avance de la civilizacion occidental.

Es completamente destructora de las comunidades indigenas, busca
la dominacién politica, econdmica y cultural, impulsando el despojo
y expropiacion y disolucion de los resguardos, el menosprecio por los

130



RESISTENCIAS

valores culturales o autdctonos y el sometimiento total de nuestros
pueblos.

Contra ella, nos organizamos y luchamos los indigenas.

La caracterizacién de la cuestién indigena en Colombia

...ennuestro pais no han existido esfuerzos serios por caracterizar la cues-
tién indigena... mas ain creemos que esta situacion es tan compleja, que
por ahora nadie estd en capacidad de elaborar una sintesis de la misma.

... Por nuestra parte la tinica indicacion que aportariamos es la de que
creemos indispensable el doble enfoque; por un lado el étnico cultural
y por otro, el de la estructura de clases, para definir la situacion de cada
comunidad y la de la poblacion indigena colombiana en general.

Propuesta del posicién politica para el movimiento
indigena

El hecho de no tener una informacién completa para caracterizar la pobla-
cién indigena..no debe ser un obstaculo para sefialar las grandes lineas
de nuestra posicion politica.

Los indigenas sufrimos una explotacion de clase y una opresion étnico-
cultural.

...los indigenas hacemos parte de las grandes masas explotadas y opri-
midas de nuestro pais...

...tenemos que luchar por la liberacion del pueblo colombiano y por la
construccion de una nueva sociedad...

..los indigenas tenemos reivindicaciones propias que defender... terri-
torio... cabildos y autoridades tradicionales y demds formas propias de
organizacion, la utilizacion de la actual legislacion indigena... la defensa
de nuestras tradiciones y cultura...

131



UNIDAD 2

... No permitiremos imposiciones de ninguna clase en la lucha de libera-
cion... No aceptamos que sea una sola raza o una sola clase social la que
venga a liberarnos a los demas.

6.2. Reivindicaciones

Los pensamientos organizativos se cristalizan en organizaciones. No se
quiere dejar aqui la idea de que la lucha indigena es una simple lucha
ideoldgica; no olvidemos que las formas de cristalizacion social mas
duraderas son las espirituales. Las organizaciones indigenas son expre-
sion del cruce de la defensa fundamental de los pueblos con la politica
de integracion de la diversidad. Alli lo que se trata es la continuidad de
los aspectos mas profundos de los pueblos, las bases de la persistencia a
pesar de los cambios. Bonfil Batalla sittia el plano de las reivindicaciones
en la cotidianidad de los pueblos.

La cotidianidad dice Bonfil (1979) “estaria garantizada como matriz de la
diferencia por la existencia de dmbitos sociales en los que las relaciones
y los contenidos y significados culturales correspondientes resultan
compartidos exclusivamente por los miembros del grupo” (Ibid:25). El
autor cita a Agnes Heller, para enfatizar de dicha autora lo siguiente: el
ser humano es un ser cotidiano porque es cotidiana su vida en general;
nace, crece, se reproduce y muere en la cotidianidad; sin excepciones
rituales. La madurez del ser humano, su edad adulta significa que “se hace
con todas las habilidades imprescindibles para la vida cotidiana de la sociedad
dada”, dice Heller. En los pueblos indigenas se percibe eso porque en ellos
las costumbres, éticas, tradiciones, habitos y sentidos de pertenencia se
transmiten en el dia a dia: “la vida cotidiana no esta ‘fuera’ de la historia,
sino en el ‘centro’ del acaecer histdrico: es la verdadera ‘esencia’ de la
sustancia social.” Heller, citada por Bonfil 1979:25).

Las reivindicaciones histdricas (tierra, autnomia, cultura, etc) por reali-
zarse cotidianamente, aunque haya habido reconocimiento de derechos,
seguiran reclamandose, porque la vida social realmente es una fuente
inagotable de conflictos acompanados de una serie sucesiva de demandas.

132



RESISTENCIAS

Los pueblos indigenas enfrentan dia a dia la vulneracion de sus derechos,
por la mas diversa gama de actores sociales. Al ver afectada su subsis-
tencia, produciran reivindicaciones, que resuelvan la subsistencia y todo el
sistema de pensamiento y organizacion entrara en funcionamiento. Igual-
mente el sistema se activa cuando es necesario encontrar mas bienestar’.

¢ Como se puede relacionar las reivindicaciones politicas con los conflictos
juridicos, y en qué momentos las reivindicaciones se traducen en hechos
practicos del derecho? Es muy comiin encontrar que se conquistan dere-
chos pero se aplican normas ambiguas en las cuales la gente ha vivido
tiene mds predileccion, mas confianza, mas hdabito, mas costumbre. Un
ejemplo: en 1991 llevé la ley 21 al macizo colombiano, entre los Yana-
conas, para discutirla y para mostrar que para la época, la ley 89 habia
terminado. El resultado es que la gente sigue trabajando con la ley 89.
Han pasado dieciséis (16) anos, casi diecisiete (17) y resulta que todavia
nos e comprende la importancia de la ley 21 de 1991.

Pero esa no es la queja de fondo; la cuestion es que hoy en dia estamos
en otro lugar, ya ni siquiera es la ley 21 de 1991. Si ayer el desplazamiento
ocurrio de la ley 89 a la ley 21 de 1991, ahora sera de la 21 al Bloque de
Constitucionalidad. Ese es el escenario juridico, en el que nos estamos
moviendo hoy en dia. En ese escenario se planificaran las nuevas reivin-
dicaciones. Estamos atravesando una poderosa tension en el analisis indi-
genista, que es saber cdmo las reivindicaciones politicas se convierten
en normas legales, normas que acttian aun no estando en la legislacion
nacional.

9 La siguiente cita fue extractada de una serie de fotocopias que circularon en los talleres, no tengo
nombre ni autor conocido, ni por referencia. No obstante, hago mencion de ese hecho y lo transcribo
la cita (N. del A). “Las comunidades indigenas son afectadas actualmente por una serie de factores
que amenazan su subsistencia. La pobreza, la guerra y el desplazamiento forzado, las formas de
desarrollo econdmico que explotan indiscriminadamente los recursos naturales ubicados en territorios
ancestrales, los megaproyectos que acaban con la biodiversidad, las presiones de terratenientes,
colonos y grupos armados sobre los resguardos, asi como las fumigaciones de los cultivos de uso ilicito
por parte del Gobierno son, entre otros fenomenos, los que vulneran los derechos humanos colectivos
de estas comunidades, ponen en riesgo su control territorial, disuelven la propiedad colectiva y
amenazan con la desaparicion de estos grupos humanos.”

133



UNIDAD 2

Se revela una necesidad urgente de desarrollar capacidades hermenéu-
ticas, tanto en la dirigencia indigena, como en la no indigena. ;cudles
han sido los cambios?, la ley 89 que planteaba, primero una nocién de
indigena sobre qué base?, sobre la minoria de edad, sobre la condicion de
salvaje etc. Sobre la base del estatuto del menor, rasutico y miserable, que
buscaba como organizar a los indigenas, como organizarlos para contro-
larlos. ;Como organizarlos? incorporarlos a la vida civilizada.

“Es decir si la lucha se organiza en torno al territorio, va a tener
tierra, jurisdiccion, potestad de organizacion politica, va a tener de
todo, va a tener los tres ejes paradigmiticos sobre los cuales se es-
tructura una sociedad politica, territorio, gobierno y justicia.”

¢Y si la lucha se organiza en torno a la cultura, o a la autonomia, o a
la unidad indigena?; ;no tendria efectos similares? Las reivindicaciones,
también llamadas principios de lucha, se constituyen en valores funda-
mentales a proteger para la supervivencia cultural de estos pueblos, pero
sobre todo a dar contenido material a sus competencias jurisdiccionales,
y eventualmente, a la coordinacion jurisdiccional.

Las reivindicaciones territoriales se producen respecto a la propiedad
colectiva sobre la Tierra. La proteccion de los resguardos que son impres-
criptibles, inalienables e inembargables, por tanto son la célula de la protec-
cion de la integridad territorial y cultural de los pueblos indigenas. Esta
reivindicacion es fundamental, da sentido de casa y de hogar al mismo
tiempo. El derecho a recuperar la Territorialidad Ancestral Indigena, pero
sobre todo a que se pueda adquirir tierras para titular colectivamente. La
reivindicacion de la proteccion ambiental y la garantia del manejo de sus
propios recursos naturales, que deben manejarse integralmente'.

10 “..Ia proteccion constitucional del principio de diversidad étnica y cultural, implica un derecho a
la formacion de resquardos en cabeza de las comunidades indigenas fuente de subsistencia sino que
constituyen elemento integral de su cultura y religiosidad. El derecho de propiedad colectiva ejercido
sobre los territorios indigenas reviste una importancia esencial para las culturas y valores espirituales
de los pueblos aborigenes... (Los resquardos son) ...instituciones conformadas por una parcialidad
indigena que con un titulo de propiedad comunitaria posee su territorio y se rige para el manejo de
este y de su vida interna por una organizacion ajustada al fuero indigena o a sus pautas y tradiciones
culturales, y cuyos objetivos, entre otros, apuntan hacia la proteccion del ambiente de un grupo étnico
y cultural”.

134



RESISTENCIAS

Las reivindicaciones identitarias o culturales se producen respecto de
la integralidad cultural, que es un principio por el cual se lucha historica-
mente como se ha mostrado en el tema anterior. La integralidad cultural
es un factor imprescindible para la comprension de la competencia juris-
diccional. del autorreconocimiento de la particularidad cultural de cada
persona, que es la expresion de su pertenencia a cada pueblo. La defensa
de los idiomas y educarse en ellos, las libertades individuales como de
conciencia y cultos, la de proteger su propio patrimonio cultural™.

Las reivindicaciones de la autonomia se producen para poder autogestio-
narse, administrarse y gobernarse seguin sus propias culturas. La gestion
del desarrollo de manera autéonoma. La posibilidad de llegar a los érganos
nacionales de representacion politica por una circunscripcion especial
indigena, y el tratamiento nacional a los indigenas que comparten fron-
teras internacionales. Por supuesto la reivindicacion de los sistemas juri-
dicos propios para impartir su propia justicia. En el marco de la autonomia
se reivindica el manejo particular de los derechos econémicos, sociales y
culturales, sobre los cuales la jurisdiccion indigena tiene competencia®.

Las reivindicaciones organizativas y politicas que son aquellas que les
permiten socialmente plantarse ante la sociedad y el Estado para que no
sean conculcados sus derechos y para garantizar sus derechos ciuda-
danos en la diversidad. De la misma manera para organizar su presencia
en los organos legislativos, de tal manera que sea considerado un ciuda-
dano con plenos derechos. Con dichas reivindicaciones buscan la Unidad
interna de los pueblos, y la unidad nacional de criterios como pueblos.

11 “Los derechos fundamentales de las comunidades indigenas no deben confundirse con los derechos
colectivos de otros grupos humanos. La comunidad indigena es un sujeto colectivo y no una simple
sumatoria de sujetos individuales que comparten los mismos derechos o intereses difusos o colectivos.
En el primer evento es indiscutible la titularidad de los derechos fundamentales, mientras que en el
segundo los afectados pueden proceder a la defensa de sus derechos o intereses colectivos mediante
el ejercicio de las acciones populares correspondientes. Entre otros derechos fundamentales, las
comunidades indigenas son titulares del derecho fundamental a la subsistencia, el que se deduce
directamente del derecho a la vida consagrado en el articulo 11 de la Constitucion”.

12 “Parala Corte los indigenas han dejado de ser una realidad fdctica pasando a ser sujetos de derechos
fundamentales. La Constitucion reconoce que hay formas de vida social diferentes y debe otorgarse a
estas comunidades personeria sustantiva pues eso es lo que confiere status para gozar de los derechos
fundamentales y exigir proteccién.” SU- 039 de 1997.

135



UNIDAD 2

Las reivindicaciones se expresan de modo permanente en los discursos,
propuestas y analisis indigenistas:

“Al arbol que se le cortaron las ramas, se le cortaron las hojas, se le
cortaron el tronco, pero sus raices siguieron intactas de alguna mane-
ra en el espacio y en el territorio. Eso para decirle que nuestro pueblo
hasta como autoridad y como comunidad fue conocida formalmente,
digamoslo asi...estuvo como Cabildo hasta el aiio de 1944, tiempo en
el cual de un plumazo fue abolido por la gobernacion departamental,
y sélo hasta veinte arios después, fruto de esas raices, de ese reconoci-
miento y de esa gente que se mantuvo en esa zona como terrazgueros,
porque el lugar se convirtio finalmente en grandes haciendas de do-
minio terrateniente en las épocas, se recupero.

Finalmente, uno de los primeros elementos que surge, obviamente,
entre la accion cultural, social, politica y econdomica y de importancia
para nosotros esencial es la tierra, y fruto de esa lucha por reivindicar
y fortaleciendo los espacios ya de organizacion, de unidad, de cultu-
ra. Simplemente quiero decir que nosotros concebimos el ejercicio de
la administracion de justicia o la aplicacion del derecho propio como
una dindmica en el cual estdn integrados en varios sujetos, digamoslo
asi que hacen parte de ese ejercicio de control en la administracion en
nuestro pueblo, en nuestra comunidad dentro del territorio que nos
corresponde... Tendriamos que hablar el concepto de equilibrio, el de
la armonia, con los espacios naturales, con los espacios fisicos, con
los espacios de la comunidad.” (lider indigena)

6.3. Organizaciones

Las organizaciones indigenas son una respuesta historica, moderna, a los
problemas de los pueblos en el marco de los Estados Nacionales. Como
parte de una estrategia politica que busca garantizar derechos y parti-
cipar en la sociedad sin exclusion. Es un esfuerzo consciente para arti-
cular a la poblaciéon indigena y a la diversidad étnica en un programa
que de cuenta de la especificidad de sus reivindicaciones y de la diver-
sidad de sus aplicaciones, lo cual devela una enorme complejidad. Si no
se responde a esa complejidad, el fracaso de los reclamos de la diversidad

136



RESISTENCIAS

fracasan, por lo cual la politica liderada por las organizaciones indigenas
se veria frustrada, de ahi que las organizaciones sean vigilantes y trabajen
para dicha complejidad.

En el plano organizativo es preciso tener en cuenta la existencia de una
condicién de indigena, y la multiplicidad de situaciones étnicas. Lo
indigena brinda una unidad simbolica que se basa en una identidad
que tiene por comun denominador la necesidad de superar la opresion
cultural y las demds formas de exclusion. De otro lado las organiza-
ciones, al basar la lucha politica en la conciencia étnica, presupone que
cada pueblo de manera singular la reivindicara, por lo que cualquier
superacion de la opresion cultural nunca significara el aniquilamiento
de las singularidades étnicas sometidas.

Las organizaciones indigenas se enfrentan a las preguntas histéricas
sobre quienes son los indigenas, pues quien mas, por ahora, que las orga-
nizaciones para garantizarlo, evitando que se conculquen derechos a
las personas. También enfrentan la pregunta sobre la permanencia de
los pueblos indigenas, pues las mas de las veces, todo cambio, abriga la
esperanza de no otorgar derechos. Escribio Bonfil: “la diversidad étnica
de nuestros paises ha sido y es una dimensién fundamental, sin cuya
comprension plena, con todas sus consecuencias e implicaciones, no es
posible imaginar un proyecto de futuro capaz de resolver problemas
cruciales de nuestras sociedades.” (Bonfil 1972:27).

Existe un consenso entre estudiosos de la politica de los indigenas, que
no es lo mismo que la politica indigenista, en que el surgimiento de orga-
nizaciones indigenas se produce por la existencia objetiva de pueblos
indigenas. Son una realidad social, cultural y politica. Las organizaciones
son expresion del desarrollo de la reestructuracion de la sociedad, por lo
que el tema indigena se ha convertido en un asunto de agenda impor-
tante. Los pueblos indigenas son naciones reducidas, oprimidas, y al fin
y al cabo, naciones en potencia, como las llamé Benjamin Azkin.

La necesidad social de organizarse es la respuesta a la necesidad cultural
de hacerse capaces; es decir de generar mimesis historicas para contem-
poraneizarse en la sociedad. De ahi que las organizaciones eduquen en
la via ciudadana a los indigenas. Un lider es una historia de formacion

137



UNIDAD 2

politica; una capacidad sin precedentes que les permite desenvolverse a
plenitud en las luchas sociales que deben enfrentar. De ahi que las orga-
nizaciones son maquinarias de produccion de pensamiento politico indi-
gena®. Los talleres interculturales lo demostraran.

Las organizaciones son los cuerpos necesarios para liderar la moviliza-
cion social. La historia de las organizaciones indigenas es de la década
del sesenta, en la perspectiva panétnica. Eso es la ONIC, base de experi-
mentos pluralistas y muestra de que puede haber identidad en la diver-
sidad. Las luchas por derechos se expresan en demandas de cotidianidad
para sobrevivir, pero también son expresiones de resistencia ante los
embates que buscan su reduccion o desaparicion.

En los anexos se pueden encontrar las organizaciones nacionales y regio-
nales indigenas de Colombia, organizaciones que son monoétnicas o
pluriétnicas. Por ejemplo la base Paez del CRIC, Consejo Regional Indi-
gena del Cauca, organizacion histdrica que ha dado estimulado el origen
de la mayor parte de organizaciones indigenas de Colombia, en la actua-
lidad tiene representacion yanacona, epera, y guambiana.

La multiple presencia de organizaciones no es sefial de crisis de unidad,
son divisiones importantes, en efecto, para crear la dindmica de poder
interna, que sea capaz de movilizar las reivindicaciones de los pueblos.
El reconocimiento de esas luchas se abrié un nuevo camino con la cons-
titucion de 1991. Para esa época, Francisco Rojas Birry (Embera de la
ONIC), Lorenzo Muelas (Guambiano de AICO), y Alfonso Pefia Chepe
del ex-Quintin Lame, removieron las conciencias del pais, se dio un
mediano paso: mostraron que los indigenas no eran rezagos arqueo-
logicos para el disefio de los libros de historia de primaria, sino que
estaban vivos reivindicando derechos.

13 “Habrd quienes se solacen demostrando con hartas citas la inexactitud de alguna referencia de car cter
historico, o quienes encuentren gran significacion en hallar inconsistencias 10gicas, simplificaciones
y conceptos erréneos; queden a ellos esas tareas.” Su eficacia es simbélica, y la capacidad ritual de
aglutinamiento es significativa. No es manipulacion, es simplemente la conciencia de la virtualidad de
la cura con el procedimiento politico que surge de las organizaciones. (N. del A).

138



RESISTENCIAS

La ONIC ha sido un estandarte de unidad de los pueblos indigenas; con
poder de convocatoria, identidad alrededor de los principios de auto-
nomia, territorio, unidad y cultura. El trabajo macro regional ha mostrado
la ingenuidad con que muchos intelectuales piensan la unidad en la
diversidad. Puede haber unidad, pero sobre todo lo que hay es identidad.
No es un obstaculo la pluralidad de pueblos que la constituyen, existe
mas problemas en organizaciones monoculturales. El asunto es como
tramitan los conflictos, unos y otros.

139






Unidad 3

JUSTICIA

PROPOSITO
Identificar las diversas concepciones de justicia, los sistemas juridicos

y los derechos indigenas que dan contenido a la diversidad étnica, a la
jurisdiccion indigena y a la coordinacion jurisdiccional basica.

OBJETIVOS

1. Analizar la presencia de las diferentes tradiciones de justicia y
compararlas con la propia.

2. Valorar la estrecha relacion entre sistemas juridicos, derechos y
tradiciones juridicas.

141



UNIDAD 3

JUSTICIA

La imparticion de justicia es una razén de los sistemas juridicos, y, en
todos los pueblos un valor fundamental. Justicia y espiritualidad en los
pueblos indigenas van de la mano fundamentando su cotidianidad. A
veces, justicia y espiritualidad se solapan, rigen el mundo de los vivos y de
las deidades. La justicia devela la historia, porque la lucha de los pueblos
indigenas es para quitarse un poder de encima; no es para mostrar una
fuerza que se pueda imponer a los demas. La naturaleza de las organiza-
ciones indigenas nos han demostrado el porque no son una alianza para
tomar el poder, sino para poder vivir. Vivir a su antojo, con las libertades
que permiten generar una convivencia respetuosa. Esa historia, esa resis-
tencia que sabemos es un poder y una fuerza colectiva, da indicios de lo
que es justo, y de porque es justa la imparticion de justicia por parte de
los indigenas, para los indigenas.

Al comprender la ilacién sustancial entre espiritualidad, resistencia
y justicia, podremos prepararnos para la autonomia. Podriamos decir,
perfectamente, que estos pueblos indigenas, sus gentes y sus lideres, asi
como sus autoridades judiciales, las autoridades indigenas, son maduras
—seguramente por su antigiiedad milenaria resistiendo a la opresion-
para la convivencia, porque saben mantenerla a raya. Hay muchas injus-
ticias, mucha pobreza, muchas heridas abiertas y muchas secuelas de
guerras visibles e invisibles. Muchas puertas abiertas por donde inter-
venir, muchas ventanas rotas que ellos no han roto. Por eso es necesario
saber que el camino de la justicia debe cruzar por una via que mas parece
una trocha en invierno, pero debe hacerlo. No se puede echar para atras.
Debemos es preguntarnos si esa trocha define la justicia indigena, o la
justicia indigena sera capaz de enderezar y desembarrar ese camino.

Para desarrollar la Unidad se abordardn tres temas: la justicia, los
sistemas juridicos y los derechos indigenas'. El sistema judicial nacional
ha incorporado un principio que es el reconocimiento de la jurisdiccion
indigena, y el valor de la coordinacion para respetar la seguridad de todo

14 Los tres temas son fundamentales para conocer la estructura de los sistemas juridicos: su filosofia,
su existencia en st y su administracion vinculada a los derechos que deben proteger, que es en suma el
sentido de la imparticién de justicia.

142



JUSTICIA

el sistema. No obstante, ha sido dificil avanzar en la comprension aunque
esa es una de las razones fundamentales de la existencia del Estado Social
de Derecho. Pero hay que advertir, que este Estado tiene la via, pero la via
esta llena de anomalias, que es necesario superar. Aqui, en este modulo,
sus unidades y temas se estd sensibilizando al respecto: Se trata de que
el juez piense que puede coordinar (es decir, actuar) con la jurisdiccion
especial indigena si aplica el principio de reconocimiento, ajustandose en
estricto sentido a lo legal. Y parte del siguiente supuesto:

e Es justo y legal no impedir que la jurisdiccién indigena ejerza su
competencia (se protege el derecho colectivo de los pueblos).

e Esjustoy legal que cuando una persona judicialmente informa al juez
de su condicion de indigena, se proceda a coordinar, con la finalidad
de evitar la vulneracion del debido proceso.

Se tienen como preguntas fundamentales: ;Qué es justicia? ;Quiénes
ejercen la justicia? ;Con que criterios ejercen la justicia? Y ;Cémo se
concreta esa justicia? Las respuestas a esas preguntas nos permitieron
organizar los tres grandes temas: justicia, sistemas juridicos y derechos,
cuyos subtemas tratan tradiciones juridicas, administracion de justicia y
competencia, asi como estructura, control y seguridad de los subtemas
juridicos indigenas y no indigenas, y, finalmente los derechos indigenas
propios, fuero indigenas, derechos fundamentales y derechos humanos.
Se tratan las concepciones de justicia, los sujetos que ejercen la justicia, y
las autoridades indigenas y los jueces, y los procedimientos finalmente.

Se ubicaran los elementos de interculturalidad con unos criterios gene-
rales, de tal manera que, sobre esa base se identifiquen los aspectos que
tienen que ver con justicia, jurisdiccion, e interculturalidad, basicamente.

Quienes ejercen la justicia en los pueblos indigenas son las autoridades
tradicionales, los lideres, los médicos tradicionales, las organizaciones
indigenas, los Cabildos, las Asambleas, los capitanes, los tewalas, los sabe-
dores, y los Taitas; se encontro que entre quienes ejercen la justicia hay
algunos que dan consejo, otros que castigan, y otros que repararan las
almas. Las autoridades del Cabildo, por ejemplo, sancionan; los tewaalas
remedian, las autoridades aconsejan. Aunque existe una diversidad de
personas que podrian impartir justicia, segtin los casos y los usos indi-

143



UNIDAD 3

genas, se debe entender que no lo hacen a su libre arbitrio sino mediante
procedimientos consuetudinarios que son parte de la cultura de cada
uno de los pueblos indigenas.

{Con qué criterios? Con los criterios de la tradicion, que como se ha visto
se fundan en mecanismos muy profundos de espiritualidad y resis-
tencia. Se encuentran criterios que tienen que ver con las concepciones
del mundo, fundamentalmente. Existen unos principios que aparecen de
manera diferente en cada una de ellos, y, seguramente al profundizar
a partir del significado en los propios idiomas indigenas, se sabria de
que se habla exactamente. Por ejemplo el lata lata guambiano, deber ser
expuesto en guambiano y explicado en guambiano y por un guambiano
para poder, medianamente, ser traducido.

Laidea de lajusticia que educa, ensefia y exige, es un principio importante
de los Bari, pueblo indigena fronterizo con Venezuela, en Santander. La
sabiduria se constituye en la palabra, y la palabra en fuente de la justicia,
reciben formacion durante toda su vida, no cualquiera administra justicia.
No es una formacion universitaria, pero es si, si pudiéramos decir como
alguien de ustedes lo mencion¢, la Universidad de la Vida. Formacion
con una sabiduria ancestral, profunda y con muchos afos de esfuerzo
y dedicacion. Para impartir justicia habria que comenzar a valorar esos
elementos que tiene que ver con las personas que lo hacen.

Otro de los elementos que es importante rescatar es el de la integra-
lidad de la justicia; las culturas indigenas al impartir justicia piden
consejo a la naturaleza. Establecen una relacion con todo el entorno
vital de la persona. Tienen unas plantas como el Yagé, el Yopo, que son
ceremoniales, consumen ritualmente, son medios para conectar a las
divinidades y estar en el axis mundi.

Lajusticia, senalamos anteriormente, abre el camino de comprension de
la autonomia, que sera la cuarta y ultima unidad del médulo. La auto-
nomia, en términos de justicia e interculturalidad, significa al existir
unos presupuestos culturales, que derivan en cierta nocion de inti-
midad cultural y de independencia judicial, los procedimientos judi-
ciales deben preservar en estricto sentido su independencia, por lo que
este principio —tan caro a la administracion de justicia- podria ser inter-

144



JUSTICIA

pretado para permitir actuar con libertad, a la vez que permitir vigilar,
la actuacion de los jueces en su propia jurisdiccion. Dicha vigilancia ha
de ser cultural, pero ese tema, como muchos otros supera la sensibiliza-
cién. No obstante, es de la sensibilizacion el plantear el escenario, con la
finalidad de buscar los elementos de juicio necesario para que con nues-
tros recursos legales podamos hacer justa la imparticion intercultural
de justicia: que opere la jurisdiccion y que se coordine.

El principio de reconocimiento es importante en términos de intercultu-
ralidad, porque el reconocer significa tener principios de acciéon comunes
y principios de identidad en el funcionamiento del sistema judicial. La
justicia intercultural es un acto performativo, crea realidad judicial,
mantiene la identidad de todos los intervinientes en un proceso, sus
lugares en el proceso, y sus competencias.

El respeto no esta fundado en la tolerancia, en el sentido de aguantar
y respetar lo absurdo, sino de cenirse a los principios de toda practica
judicial. Es cierto que los sistemas juridicos son unidades complejas,
pero para que la maquinaria funcione adecuadamente, no se necesita
que la intervengamos con criterios distintos a los que ella tiene para
funcionar por si misma. El respeto es el que tiene un juez a otro juez
respecto de su independencia. Se irrespeta ese acuerdo fundamental
con ciertas practicas, por ejemplo, cuando sin procedimiento judicial se
emiten juicios de valor porque las practicas judiciales indigenas resul-
taron equivocas a los criterios legales occidentales, sin haber coordi-
nado y comprendido el otro sistema judicial.

145



UNIDAD 3

TEMA 7

Justicia

En este apartado de manera particular, sobre la Justicia, se debe hacer
uso de la interculturalidad en sus aspectos basicos, con el fin de evitar
algunas confusiones propias cuando dos universos tan complejos
comienzan a comunicarse. Universos, que podrian denominarse, solo a
fines de ejemplificacion, indigena y no indigena. Los jueces tienen dife-
rencias pero pueden pensar como jueces; es decir tienen diferencias pero
no tantas como para tener que andar cada uno por su lado como Insulas
de Barataria. Lo mismo los indigenas, ciertamente son diferentes, ademas
hablan idiomas incomprensibles entre ellos, mas dificil todavia, pero
pueden comunicarse. Tienen una agenda comtn en las que sus diferen-
cias se pueden resolver.

(Qué deben aprender los jueces de los sistemas juridicos indigenas?,
(qué las autoridades indigenas de la Rama Judicial? La pregunta inter-
cultural de fondo seria ;qué deben aprender ambos operadores, indi-
genas y no indigenas, para coordinarse entre si? En este sentido, se van
trazando el camino para el interculturalismo mecénico y dinamico. El
mecdanico da cuenta de la profusion de relaciones interculturales que se
pueden entender: un sistema juridico, entra en contacto con otro, y coor-
dinan respetdndose mutuamente. El interculturalismo dindmico puede
entender eso, pero también resulta que entiende el impacto de esa rela-
cién sobre el sistema. La antropologia ha llamado esa reaccion el holismo
funcional, debido a que un cambio en el sistema lo afecta de modo inte-
gral, no para desintegrarlo, sino para que haga adecuaciones.

En ese sentido la pregunta intercultural es ;qué cambia, o qué debe ajus-
tarse, en los sistemas juridicos, nacional e indigenas (cada cual en su
especificidad) para que puedan actuar coordinadamente?

La idea de justicia que aqui se presenta, o mejor dicho que justifica este
modulo, es la que se esquematiza en el siguiente cuadro. Es justo accionar
la jurisdiccion especial indigena. La legitimidad es la espiritualidad, las
resistencias, el sentido de justicia para con los indigenas derivado de su

146



JUSTICIA

anterioridad al Estado, de sus luchas histdricas, y de la existencia de una
serie de derechos constitucionales. La autonomia, como la independencia
judicial, seran valores a aplicar, en la coordinacion.

similitudes, base de toda comparacion. Nos puede mostrar que teniendo
claro un par de conceptos estructurales y funcionales, el andamiaje de
la jurisdiccion especial indigena y la coordinacion se pueden echar a
andar sin limitaciéon. No se requieren, por el momento, estudios etnogra-
ficos complicados, sino conceptos que permitan operar en el sistema de
una manera directa, objetiva, eficiente y precisa. Es directo entender que
cuando un indigena se auto identifica como tal procede coordinacion si
estd fuera del territorio en el que es competente su autoridad indigena; es
objetiva porque la ley 21 de 1991 y todo el sistema de derechos fundamen-
tales nacionales protege y garantiza el libre desarrollo de la personalidad;
es eficiente porque no se vulneran derechos ni se generan obstaculos en
faltas a los debidos procesos, y son precisas porque resuelven el asunto
especifico del procedimiento judicial.

147



UNIDAD 3

Se empleard una combinacion de interculturalidad mecanica y dindmica
para abordar los derechos. Interculturalidad mecanica porque se enun-
ciaran los derechos indigenas, los derechos propios, el fuero, los derechos
constitucionales asi como los derechos humanos, conjunto que se hace
necesario conocer y manejar, por parte de los indigenas y de los jueces.
A veces se piensa que por ser indigenas todo lo saben (etnoinfalibilidad),
y por ser jueces también (iussagacidad). No obstante, todos estdn en un
proceso de aprendizaje, y ambos, ponen a disposicion sus herramientas
conceptuales y de trabajo para generar conocimientos que procediendo
de distintos ambitos culturales, posibiliten unos acuerdos judiciales
minimos para llevar a cabo la coordinacién interjurisdiccional.

La interculturalidad mecanica enlista derechos de un lado y otro; la dina-
mica se concentra en la capacidad hermenéutica, que -por ejemplo- da la
presencia del bloque de constitucionalidad. Estamos en una época, diria
la interculturalidad dindmica, que el derecho nacional solo es interpre-
table a la luz de los avances en materia internacional, y ese es a su vez
objeto de revisiones desde su funcionamiento local.

“la justicia es la parte viva de los territorios ancestrales, la justicia
propia, la diferencia, ese que dice que no hay diferencia pero si la hay,
y la recalco, de que somos diferentes, de que tenemos particularida-
des muy, muy nativas, que nuestra justicia es oral, nuestra justicia
no estd codificada, en una, en una decision que toma desde un asunto
lo que quiere es la memoria, las actas, pero no, no esta, no se codifica
0 no se detalla como lo hace en un proceso los autores, sino que es
en memorias y como recalco nuestra justicia es oral.” (Intervencion
indigena).

No solo las disposiciones antropoldgicas, sino las etnoldgicas codayu-
varan a entender estas dimensiones interculturales de la justicia.

El escenario pragmatico que a continuacion se citard se ofrece para que
pensemos en la posibilidad de reflexionar sobre la justicia intercultural,
la cual se deriva de pensar, o que se requiere para pensar (todo depende de
la induccion o deduccion como método) la coordinacion jurisdiccional y el
mejor modo de que la Justicia se desarrolle en profundidad intercultural.

148



JUSTICIA

Citaré a Stilman in extenso, porque su ejercicio, da cuenta como occi-
dente piensa el derecho; ademas porque sirve de ejercicio en el desarrollo
presencial del médulo: ;qué piensan indigenas y no indigenas de los que
es pensar la justicia? Stilman, dice:

“— ¢Como se define la justicia? ;Como desearia usted que fueran
las reglas — de su ciudad, o de su pais, o del mundo, en fin, del dm-
bito que escojamos -, si supiera que habrd de volver a ser concebido,
en una estructura genética incierta y bajo circunstancias también
desconocidas de tiempo, lugar, familia, condicion socioecondmica y
pertenencia?

Luego de una deliberacion mds o menos compleja consigo mismo, us-
ted puede hallar una primera respuesta. Esa respuesta es, en rigor, un
sistema de respuestas, porque un orden normativo es un sistema de
normas. Esa gran respuesta seguramente puede ser objeto de mayores
precisiones, especialmente si se amplia el niimero de hipotesis que us-
ted tuvo en mente para elaborarla. Aqui sostengo que la respuesta mds
meditada y completa que usted pueda dar a esta prequnta — con una
condicion que luego describiré - tiene importancia para definir cémo
debieran realmente ser las reglas. Y también sostengo que su respuesta
tiene la misma importancia que las respuestas de los demds, siempre
bajo aquella misma condicion que ya propondré” (Stilman 2005).

Con ese planteamiento Stilman se apresurd a decir como piensa €l que
se define la justicia, creyendo que “un sistema justo serd el que realice y
sintetice democraticamente las concepciones particulares de la justicia de
aquellos a quienes afecta”. De esa forma Stilman demarca “el contenido
de la justicia - en verdad, las justicias — para cada uno de nosotros, de lo
que es la justicia globalmente considerada. Esta tltima — que es la que
debe realizarse — es la que podemos llamar justicia de justicias, o también,
metajusticia. La justicia de justicias, pues, se propone armonizar el prin-
cipio universalista... con los elementos particularistas también imprescin-
dibles para arribar a una construccion plausible de justicia” (ibid:3).

149



UNIDAD 3

7.1. Tradiciones juridicas

El reconocimiento de los diversos sistemas juridicos planta la semilla
para estimular estudios de derecho colombiano comparado, en estricto
sentido. Como los sistemas juridicos son una expresion de las culturas,
y existen 102 en Colombia, es preciso iniciar a plantear cémo son sus
constituciones. Comparar los sistemas juridicos y sus origenes y producir
razonamientos juridicos a partir del razonamiento comparado, son hori-
zontes de esta sensibilizacion. Es necesario comenzar a pensar en un
trabajo en esa direccién con base en los sistemas juridicos indigenas.

Las tradiciones juridicas son usadas con criterios de clasificacion, como
cuando se clasifican las familias lingiiisticas, o se organizan las areas
culturales en la antropologia. Son parecidas porque al final la tradicion
juridica es el acervo de costumbres y acciones histéricamente arraigadas
con que las sociedades imparten justicia, que son capaces de aportar
significados respecto de la naturaleza y estructura de lo juridico en una
sociedad, sea nacion o pueblo indigena. Trata pues de los origenes del
sistema juridicos y su historia, su naturaleza juridica determinada por la
creacion de las normas, fuentes del derecho, y, principios metajuridicos
(culturales, cosmovisionales, filosoficos e ideologicos), y su estructura
(organizacion e instituciones). Las tradiciones tienen en cuenta la funcio-
nalidad del derecho, es decir, la forma como opera y su legitimidad; asi
como las tradiciones intelectuales o miticas en las que se funda.

El respeto de esas tradiciones juridicas, por lo menos en cuanto a pueblos
indigenas se trata, ha sido planteada por la Corte Constitucional. “El
Estado tiene la especial mision de garantizar que todas las formas de ver
el mundo puedan coexistir pacificamente” Intentaré la parafrasis de la
sentencia T-523 de 1997 con el fin de potenciar la necesidad de estimular
el estudio de derecho comparado: La rama judicial colombiana tiene la
especial mision de garantizar que todas las formas las tradiciones juri-
dicas colombianas, no solo las que han influenciado el sistema judicial
nacional a lo largo de su historia, sino aquellas que derivan del recono-
cimiento de los sistemas juridicos de los pueblos indigenas, ademas de
coexistir pacificamente, puedan operar y contribuir al engrandecimiento
democratico y justo del sistema judicial nacional. Dicha labor no deja
de ser compleja, dado que el respice polum del derecho nacional esta en

150



JUSTICIA

Europa, y no en la valoracion de aquellos que la historia les ha permitido
sobrevivir y que se encuentran en las herencias culturales vivas de los
pueblos indigenas.

Son claras las tensiones entre este tipo de estudios porque no se trata de un
estudio arqueoldgico, con restos materiales difuntos que solo la memoria
y el estudio resucitaria para apropiar su espititu en filosofias, sino que
son estudios vivos que demandan el reconocimiento de los rasgos juri-
dicos culturales que creiamos extintos, pero que viven y se realizan judi-
cialmente con tradiciones, practicas y ordenamientos juridicos diversos.
Aun siendo clara la dificultad para entender algunas tradiciones juridicas
“desde una dptica que se define como universal”, la rama judicial tiene
que hacer compatible su deber de preservar la convivencia pacifica entre la
pluralidad de sistema juridicos vigentes en Colombia, y garantizar los dere-
chos de sus asociados en tanto ciudadanos, con el reconocimiento de sus
necesidades particulares, como miembros de grupos culturales distintos.

A continuacion se cita la intervencion de un indigena en uno de los
talleres, con el fin de familiarizarse con el argumento de otras tradi-
ciones juridicas. Es necesario valorarlas, porque las tradiciones juridicas
indigenas son las tradiciones con las que nuestro sistema judicial tiene
que interactuar. En esta materia las “familias del derecho” romanas, por
ejemplo, podrian descansar hasta una nueva Diana en el amanecer inter-
cultural del derecho en Colombia.

“Esta forma de administrar justicia para nosotros es milenaria y no
es de ayer, no es implementada por medio de afuera sino desde que
existimos como pueblos aqui en Colombia, o de todos los pueblos
que existimos tenemos, ese origen; a parte de que empezo el hom-
bre, la naturaleza, todo eso desde ahi comienza. La justicia para
nosotros no es como la acabamos de decir hace rato, no es, no es la
lista de problemas sino que la justicia para nosotros es el mantener
el equilibrio, la armonia entre el ser humano y la naturaleza. Si yo
estoy bien armonicamente, internamente, yo como persona como ser
humano, igualmente si trasmito esa espiritualidad a mi familia, a mi
comunidad, entonces, puedo decir que estoy obrando correctamente,
puedo decir que es justo, justicia no es cuando llega ya con un error
cometido, y ya empezar ya las sanciones.

151



UNIDAD 3

La justicia parte desde la cocina, desde la educacion, de obrar correc-
tamente, el estar equilibrado con la naturaleza y a veces eso es lo que
hemos. Un poco hemos olvidado, hemos desviado de ese principio, y a
veces 110s0tr0s mismos 1o queremos aceptar esas leyes, porque 10so-
tros hemos aislado de lo realmente fundamental, pero esa es la vision
y ese es el con el cual nosotros como pueblo guambiano venimos tra-
bajando a través de la memoria, oralmente trasmitiendo, que si una
persona transgrede debe aprender a corregir, y yo debo igualmente
aceptar las correcciones, igualmente debo armonizar, y de alli ya en-
tonces sabré que, que la justicia es realmente parte viva y yo la aplico.

Todos esos criterios tienen unos fundamentos en las culturas; hay
venganzas, hay control, hay vergiienza. De tal manera que esos son
conceptos muy importantes sobre los cuales la justicia tiene que ver.
Pero la justicia, aunque vimos elementos de castigos severos, la justi-
cia se hace para educar fundamentalmente; y ese es un principio que
seria importante tener en cuenta.

¢Como se concreta estas percepciones de justicia? A través de cos-
movisiones. Fijense ustedes que estoy también dirigiéndome a los
jueces, todos los pueblos comenzaron desde un origen y desde un
principio. ;Quiénes ejercer? Y la primera respuesta que se daba
era: Nuestra concepcion de mundo, es decir, nuestra filosofia, nues-
tro saber, nuestro modo de actuar, nuestra tradicion y esto es un
valor absolutamente importante en este, eh, en esta percepcion de
la justicia. Entonces, para poder entender la concrecion o como se
concreta en esos procedimientos, hay que tener en cuenta los luga-
res cosmovisionales de los pueblos.

7.2. Administracién de Justicia

La jurisdiccidn es una actividad publica destinada a mantener la eficacia
de la legalidad establecida por el legislador. El sistema de administracion
de justicia, dentro de la sociedad nacional colombiana, es quizas la pieza
mas importante del andamiaje institucional del Estado. Sin un Poder
Judicial capaz de dispensar y administrar justicia en forma adecuada y
aceptable para los agentes econdmicos, sociales y politicos, es practica-

152



JUSTICIA

mente imposible generar la confianza en que las reglas del juego en estos
tres ambitos de la vida nacional seran aplicadas en forma imparcial y de
acuerdo a los méritos de cada caso. Esto socava los fundamentos de la
convivencia entre personas, empresas y organizaciones de todo tipo, con
lo que se vuelve muy dificil sumar esfuerzos y concertar voluntades para
lograr los objetivos de desarrollo.

La administracion de justicia pasa por un periodo de crisis, que se mani-
fiesta en una multiplicidad de deficiencias. Salvo honrosas excepciones, el
sometimiento al poder politico, las irregularidades en los nombramientos,
la mediocridad del personal a cargo del sistema judicial, la ineficiencia,
el desorden y la escasez de recursos, son algunos de los problemas que
han caracterizado a la administracion de justicia durante afos anteriores.
La percepcion de que las decisiones judiciales son algo negociable, o son
solo para los de ruana, introduce un componente perverso de imprevi-
sibilidad en el funcionamiento efectivo de la ley, el cual puede adquirir
dimensiones incontrolables, negativas todas para continuar en la institu-
cionalizacion siempre deficiente del Estado Social de Derecho.

La administracion de justicia es un sistema organizado de las tareas
judiciales. Para superar la nocion tradicional que identifica como Poder
Judicial al “fuero comun”, u ordinario, es decir, a los clasicos juzgados y
tribunales civiles, penales o mixtos dependientes de la Corte Suprema, en
su lugar, se estableci6 la “Rama Jurisdiccional” del Estado, que integra al
llamado fuero comuin y a los diversos 6rganos que administran justicia
y ejercen tareas jurisdiccionales (corte constitucional, fiscalia, jurisdic-
ciones especiales, consejo de Estado). Lo importante es que se establezca
en dicha Rama Jurisdiccional (que puede seguir denominandose Poder
Judicial) una estructura organica que es la que vigila el Consejo Superior
de la Judicatura.Se preserva la autonomia funcional de cada 6rgano, a la
par de incluirlos en una estructura a cuya cabeza se encuentra la Corte
Suprema como instancia jerarquica maxima.

La rama judicial, a través del Consejo Superior de la Judicatura tiene como
funcién determinar clara, coherente y sistematicamente qué asuntos o
materias de decide que (en consideracion a su importancia y especialidad),
resolviendo los conflictos de competencia del fuero ordinario, o transfi-
riendo los restantes a los otros 6rganos jurisdiccionales especializados.

153



UNIDAD 3

RAMA JUDICIAL

CONSEJO FISCALIA
SUPERIOR DE LA GENERAL DE LA
JUDICATURA NACION

SALA
ADMINISTRATIVA Fl GENER

CONSEJOS
SECCICMALESDE
LAJUDICATURA

SALA
ADMINISTRATIVA

JURISDICCIONE S
ESPECIALES

AUTORIDADES
FUEBLOS JUECES DE PAZ
INDIGENAS

Solo los temas y casos de mayor relevancia o complejidad, provenientes del
fuero comun o de los 6rganos especializados, podrdn llegar a conocimiento
y resolucion de la Corte Suprema, permitiéndole asi realizar una tarea mas
cualitativa que cuantitativa en la produccion de la jurisprudencia.

La rama judicial puede adoptar un criterio de efectiva especializacion
tematica, tanto en los organos que administran justicia como en los
magistrados que los integran (impulsando la capacitacion, especializa-
cion y estabilidad de éstos en el cargo) con el fin de que la resolucion de
los casos se encuentre en manos de instancias adecuadamente calificadas,
asi como para elevar la calidad de las decisiones judiciales e incrementar
la previsibilidad y seguridad juridica. Por esta razon, y por la naturaleza
de la materia, el Tribunal Constitucional deberia subsistir en forma sepa-
rada a la jurisdiccion ordinaria y sin subordinacion a la Corte Suprema.

154



JUSTICIA

La competencia de la justicia militar al &mbito estrictamente disciplinario
y a los delitos de tipo militar, cometidos por personal militar en actos de
servicio; los casas mas graves podran ser recurridos por los interesados ante
la Corte Suprema. La exclusion de toda competencia de la justicia militar
para el juzgamiento de civiles en tiempo de paz, asi como de los casos
que involucren como victimas a personas ajenas a la funcion castrense.
La instancia superior de este drgano deberia estar integrada por abogados
vinculados al Cuerpo Juridico Militar, designados seguin el sistema de
nombramiento aplicable al conjunto de los magistrados judiciales.

La Rama Judicial impulsa mecanismos alternativos de solucion de
conflictos, evitando que lleguen al sistema judicial formal casos que
puedan resolverse —con mayor eficiencia y celeridad— a través del arbi-
traje, la conciliacion, la justicia de paz o formas de justicia comunal.

La Jurisdiccion Especial Indigena, es una jurisdiccion en la que se reco-
nocen los sistemas juridicos de los pueblos indigenas. No es un meca-
nismo alternativo de solucion de conflictos, dado que es un sistema
juridico estructural. Es, sin lugar a dudas, un medio fundamental de
trabajo para la diversidad cultural.

La administracion de la jurisdiccion la hacen servidores ptblicos de la
Administracion de Justicia; los indigenas no lo son, pero en aras de la
igualdad, deberian serlo; tarea que es necesario pensar. Todo érgano
jurisdiccional cumple funciones de Estado, y la funcion jurisdiccional es
realizada por personas fisicas, llamadas a ejercer sus atribuciones de Ley.
Las autoridades indigenas son autoridades jurisdiccionales de Ley.

Dos principios fundamentales, presiden a la formacion de los érganos
judiciales el de la especializacion y el de la pluralidad. El de la especia-
lizacién, se menciono que, en el Estado Social de Derecho, a la division
tripartita de las funciones de la soberania (ejecutiva, legislativa y judi-
cial) corresponde aproximadamente la division tripartita de los érganos;
los drganos a los cuales esta encomendado el ejercicio de la jurisdiccion,
estan expresamente constituidos para ejercer inicamente esa funcién, y
son, por tanto, de ordinario, subjetivamente separados y distintos de los
llamados a ejercer la funcion legislativa y la funciéon administrativa.

155



UNIDAD 3

En cuanto a la pluralidad, facilmente se comprende que las tan variadas
y numerosas exigencias de la justicia en el Estado moderno impongan
que se distribuya la administracion de ella entre numerosos oficios, a
los cuales corresponden, desde el punto de vista subjetivo numerosos
organos. La mencionada pluralidad de los drganos, especialmente insti-
tuidos para ejercer la funcion jurisdiccional, aparece, por consiguiente,
en el ordenamiento constitucional del Estado, como una rama aparte, que
constituye la organizacion judicial o el ordenamiento.

7.3. Competencia Judicial

A efectos de la Coordinacion Basica con la Jurisdiccion Especial Indigena,
se trata de mostrar que al competente indigena le es pertinente el principio de
independencia judicial, y el obedecimiento a sus principios espirituales como
garantia de la seguridad juridica en el sistema juridico indigena, como en el
nacional. “La correcta interpretacion del principio de proteccion de la diver-
sidad étnica y cultural de la nacién colombiana —sentencia la Corte- impide
asignar a las autoridades de un pueblo indigena portador de arraigadas
creencias religiosas, -por ejemplo- la tarea de obrar como 6rgano garante de la
apertura religiosa de la respectiva comunidad” (Sentencia SU-510 de 98).

La cultura comprende todos los aspectos de la sociedad, de ahi que se
entienda el hecho de que las autoridades indigenas son competentes de
todas las materias. Cierto es, que ademas lo son, porque son los espe-
cialistas dentro de su sistema juridico. Lo cultural es pues transversal a
todos los aspectos sociales, la cultura es ubicua, es inasible y no se confina
a un sector especifico de la vida social, porque es una dimension de toda
la vida social que es interiorizada como espiritualidad y mentalidad, y es
exteriorizada (vale decir se observa) a través de costumbres, tradiciones
y lenguajes. Eso nos obliga a considerar la cultura preferentemente desde
la perspectiva de los sujetos, y no de las cosas; desde la perspectiva de
las formas de interiorizacion. La cultura es antes que nada accién y vida
desde el punto de vista de los sujetos y de sus practicas. Las formas inte-
riorizadas y formas exteriorizadas de la cultura, Son, en el primer caso,
formas estructuras mentales, y, en el segundo caso, cuerpos de signos
que se manifiestan como practicas rituales, cosas de uso cotidiano, etc..

156



JUSTICIA

Al funcionar paralelamente dos sistemas de justicia, el sistema nacional
y las jurisdicciones especiales, es posible que se presenten conflictos de
competencias. Como aun el legislador no ha establecido las formas de
coordinacion entre ellas, es preciso que el intérprete en su solucion se
atenga a las circunstancias particulares del caso concreto, atendiendo a la
coordinacion basica y al bloque jurisdiccional intercultural. En especial,
dos elementos son relevantes para determinar la competencia: las carac-
teristicas del sujeto y el lugar donde ocurrieron los hechos. Esta distin-
cion es importante porque, como lo sefiald la Corte Constitucional, “la
solucion puede variar si la accion tipica es cometida por miembros de
pueblos indigenas dentro de su territorio, o si un indigena de manera
individual incurre en ella afectando a quien no es miembro de su comu-
nidad por fuera del dmbito geografico del resguardo. En el primer caso,
en virtud de consideraciones territoriales y personales, las autoridades
indigenas son las llamadas a ejercer la funcion jurisdiccional; pero en el
segundo, el juez puede enfrentar multiples situaciones no solucionables
razonablemente mediante una regla general de territorialidad.”

Bajo ningtin aspecto puede un Juez impedir que se tramite un proceso por
la jurisdiccion correspondiente. Si lo impide, estd violando derechos funda-
mentales al acceso a la justicia y al debido proceso, susceptibles de amparo
mediante tutela. Ademas, constituye violacion afectar la autonomia de la
etnia, dejar delado el concepto de propiedad que se tiene sobre los resguardos,
aplicar un tramite diferente al del derecho consuetudinario tratdndose de
sucesion de indigena, y como si fuera poco, tramitar medidas cautelares
en resguardos indigenas, en contra de la disposicion constitucional que los
caracteriza como inalienables, imprescriptibles e inembargable.

Segun la corte la competencia en el juzgamiento de indigenas es:

“No es cierto que la actividad de las jurisdicciones indigenas esté
condicionada a que “hayan ocurrido los hechos dentro de su ambito
territorial”. No sélo el lugar donde ocurrieron los hechos es relevante
para definir la competencia, si no que se deben tener en cuenta las
culturas involucradas, el grado de aislamiento o integracion del sujeto
frente a la cultura mayoritaria, la afectacion del individuo frente a la
sancion, etc. La funcion del juez consistird entonces en armonizar las
diferentes circunstancias de manera que la solucion sea razonable”.

157



UNIDAD 3

La competencia de los 6rganos jurisdiccionales, la ejercen los juzgadores
que tienen competencia para conocer de la generalidad de los litigios
(ordinaria); por jurisdiccion especial, la que compete a los juzgadores
para conocer de cierta clase de litigios, como los indigenas; y por jurisdic-
cion extraordinaria, la que se atribuye a 6rganos creados ex profeso para
conocer de uno a mas litigios concretos y determinados.

“La funcion jurisdiccional suele tener dos tipos de limites: 1)los objetivos,
que se determinan por el tipo de litigios de los que pueden conocer los
juzgadores de acuerdo con su competencia; y 2) los subjetivos, que derivan
de la situacion juridica en que se encuentran determinadas personas. Los
limites subjetivos de la jurisdiccién se manifiestan, en forma preponde-
rante aunque no exclusiva, en el derecho procesal penal, a través de la
instituciéon conocida como inmunidad. Esta es solo un obstaculo transi-
torio para el ejercicio de la jurisdiccion, establecido a favor de determi-
nadas personas para la funciéon que desempenian, el cual puede dejar de
existir al término del encargo, o bien puede ser removido antes de éste
por el érgano competente para ello (cfr. Gonzalez 2006).

En Derecho
Competencia judicial

La competencia es la atribucion legitima para conocer y fallar de ciertos
organos jurisdiccionales con preferencia a los demas o6rganos de la juris-
diccion.

Reglas de competencia

Su objeto es determinar cual va a ser el tribunal que va a conocer una
controversia, con preferencia o exclusion de los demas.

Si la jurisdiccion es la facultad de administrar justicia, la competencia fija los
limites dentro de los cuales se ejerce tal facultad.

Los elementos de la jurisdiccion estdn fijados en la ley.

La competencia se determina en relacion a cada juicio

158



JUSTICIA

Factores de competencia

Son factores de competencia los que la ley considera para distribuir la
competencia entre los diversos tribunales. Entre ellos encontramos:

Materia

Naturaleza juridica del asunto litigioso (civil, mercantil, laboral, penal,
constitucional, indigena).

Cuantia
Valor juridico o economico del objeto litigioso.
Grado

Grado jurisdiccional en relacion con la estructura jerarquica de los
sistemas juridicos (inica, primera o segunda instancia).

Territorio
Lugar fisico donde se encuentran el sujeto, hecho u objeto que motiva el juicio.
Competencia objetiva

Determina la jerarquia judicial del tribunal al que le corresponde conocer
y decidir un asunto en funcion de la materia y cuantia del mismo.

Competencia territorial

Determina a qué tribunal corresponde conocer y decidir un proceso en
funcion del territorio.

Competencia funcional

Determina a qué tribunal corresponde conocer y decidir los incidentes y
recursos que se presenten en la tramitacion del proceso. Los incidentes
competen al mismo o6rgano jurisdiccional segtin objetividad y territoria-
lidad. Los recursos al tribunal superior del que conoce del proceso.

159



UNIDAD 3

La competencia es un vocablo equivocado que tiene varia acepciones
pero, anosotros nos interesa aquella que alude a la aptitud que se tiene
para algo. Dentro del proceso, cuando se menciona la competencia se
desea aludir a la aptitud que tiene el juzgador para intervenir con la
debida incumbencia en el desempeiio de la funcidén jurisdiccional. Al
juzgador le corresponde intervenir ante una situacion concreta en la
que hay pugna de intereses si esta dotado de aptitud para conocer el
caso controvertido que se le ha planteado. Lo anterior quiere signi-
ficar que, el drgano jurisdiccional puede ser apto para decir el derecho
en lo general pero, ante las peculiaridades del caso concreto contro-
vertido que se le plantea puede carecer de aptitud para intervenir.
En tal supuesto tendra jurisdiccion pero no competencia. La compe-
tencia no solo es exclusiva del derecho procesal sino que esta referido
a todo el derecho publico. Por tanto en un sentido lato la competencia
puede definirse como el dmbito, la esfera o el campo dentro del cual
un organo de autoridad puede desempenar validamente sus atribu-
ciones y funciones.” (cfr, Ibid 2006).

Los cuatro criterios para determinar la competencia son los siguientes: 1.

La materia; 2. El grado; 3. El territorio, y 4. La cuantia o impor-
tancia del asunto. 5.  Elturno, y 6.  La prevencion.

160



JUSTICIA

TEMA 8

Sistemas Juridicos

Se sabe que el termino “sistema” es un concepto que nos permite
entender la forma como el derecho se organiza al interior de los pueblos
indigenas, porque todo sistema tiene por funcion orientar la percepcion
para conocer como se regula y guia el comportamiento humano en una
determinada sociedad, vale decir, ayuda a ver como se convierte en una
realidad operante. No obstante, como todo concepto debe dar cuenta de
realidades especificas y concretas, las realidades propias del sistema indi-
gena, no de un sistema teodrico que sirva de modelo, se encuentra con un
sustrato metodoldgico, que son las denominadas categorias emicas, esto
es propias y apropiadas al sistema.

Eso nos permite mostrar que cada uno de los sistemas étnicos tienen unos
subsistemas también; tienen un subsistema de ley de origen que es propia-
mente étnico y de un sustrato cultural profundo; uno de derecho propio
que surge histéricamente de la relacion intercultural con los sistemas juri-
dicos dominantes no siempre pacifica, por lo general impuesta, a veces
violenta, y sus propios usos y costumbres. Vale decir, no es un sistema
juridico simple de entrada, se dice mucho cuando se habla del sistema juri-
dico emberd, pero se acorta cuando se piensa que con ello se ha dicho todo.
Cuando se trabaja con la jurisdiccion las mas de las veces no se entra en
contacto con todo el sistema, sino con una pequena parte especializada.

Es importante tener en cuenta este aspecto porque muchas veces el
derecho de familia nuestro entra en contacto con el subsistema matriarcal
wayuu, por ejemplo, pero no con el sistema de compensaciones que ellos
puedan tener. Por eso, es importante tener en cuenta la razén por la cual
los pueblos indigenas pueden conocer de todos los casos de derecho,
pues sus sistemas por tradicién los conocen. Al respecto, el trabajo de
Carlos César Perafan, antes que una clasificacion de sistemas indigenas
(que puede operar) es una muestra tedrica muy interesante para mostrar
los subsistemas de un sistema étnico .

161



UNIDAD 3

Lo que resulta relevante de la historia de los pueblos indigenas es que
sus formas primitivas de control social han evolucionado de tal manera
que es posible encontrar desarrollados en ellos sistemas juridicos étnicos,
sistemas que por razones culturales e histdricas son diferentes del sistema
juridico nacional. Diferencias que persisten en su espiritualidad, resis-
tencias, justicia y autonomia aunque puedan presentarse bajo la forma
general del fuero indigena con el cual han sido gobernados hasta la fecha.
Existen varios obstaculos —suscitados por las ideas que nos gobiernan
sobre los pueblos indigenas— los cuales impiden observar los sistemas
juridicos, aunque se reconozca su preexistencia como a priori. Ellos son
las curiosidades en los no indigenas de tipo: 1) mistica a lo yagé, 2) aven-
turera a lo indiana Jones, y, 3) redentora a lo misionero.

El asunto relevante para la coordinacion jurisdiccional y para la actuacion
independiente de la Jurisdiccion Especial Indigena, es la construccion de
una relacion propiamente juridica, racionalmente establecida, basada en
los principios de independencia judicial y garantia plena de la proteccion
de la diversidad étnica y cultural, como finalidades de cualquier didlogo
en el Estado. No se trata de convertir los jueces en shamanes, ni a los
shamanes en legisladores (pues ya lo son en sus propios entornos cultu-
rales), ni tampoco se trata de imponerles nuestra cultura para civilizarlos
judicialmente, ni de volver el proceso judicial una acciéon evangelizadora
en las selvas y en los paramos. Se trata, de respetar de manera emica su
sistema juridico, y como hemos dicho respetar la independencia de sus
juicios (doblemente protegida: por Art. 7 y 228 constitucionales), y la exis-
tencia de la jurisdiccion Especial Indigena.

El sistema juridico retine las estructuras y las modalidades de funcio-
namiento de las instancias encargadas de la aplicacién de reglas de
Derecho, asi como los servicios que emanan de ellas. El sistema juridico
comprende asi el aparato jurisdiccional, pero también el aparato no juris-
diccional. Con la Constitucion de 1991 los indigenas adquirieron protago-
nismo. La consagracion del principio del pluralismo y el reconocimiento
del caracter pluriétnico y multicultural de la nacion colombiana consti-
tuyo el punto de ruptura en las relaciones interétnicas, pues por primera
vez en nuestra historia, una Constitucion reconocio6 a los pueblos indi-
genas como parte de Colombia, al tiempo que les otorgaba una serie de

162



JUSTICIA

garantias con el fin de asegurar su existencia como sujetos colectivos de
derechos culturalmente diferentes al resto de la sociedad.

8.1. Estructura

En general los sistemas juridicos indigenas contienen: 1) disposiciones
fundamentales (las llamadas leyes de origen), 2) disposiciones basicas que
le corresponden (derecho propio), 3) relaciones de consuetudinarias (usos
y costumbres), 4) relaciones punitivas internas y externas (subsistemas
de derecho de propiedad, matrimonio, deberes, tipos de castigo, etc); 5)
facultades derivadas de las disposiciones, 6) procedimientos y rituales
derivados de las facultades (seleccion y eleccion de autoridades); 7) insti-
tuciones derivadas de los rituales, 8) normas que cumplir (orales); y 9)
las costumbres guardan relaciones internas con las disposiciones funda-
mentales y basicas . En Colombia, ademas de la Ley 21, los sistemas juri-
dicos estan legislados en el articulo 2° del decreto 2164 de 1995, vigente,
que identifica los sistemas juridicos propios como “sistemas normativos
propios que la distinguen de otras comunidades”.

8.2. Control social

En 1926, un antropdlogo, Bronislaw Malinowski, sefialaba que los indi-
genas todavia son “sinénimo de costumbres absurdas, crueles y excén-
tricas, con raras supersticiones y odiosas practicas. El desenfreno sexual,
el infanticidio...” (Malinowski, 1926:13) Si llamaba la atencion al respecto
hace 80 afos, hay que imaginar mucho mas para decirlo ahora, porque
esas imagenes parecen estar vigentes, pero sobre todo aquellas con las
que terminaba su frase una pagina mas adelante: “Un estudio mas deta-
llado de los (indigenas) ha revelado que los ‘bestiales usos de los paganos’
son mas el producto de firmes leyes y estrictas tradiciones debidas a las
necesidades bioldgicas, mentales y sociales de la naturaleza humana que
el resultado de pasiones sin freno y excesos desordenados. La ley y el
orden animan las costumbres tribales... gobiernan el monotono curso de
la existencia diaria y los principales actos de la vida ptiblica” (Ibidem, 14)

163



UNIDAD 3

Es muy importante sensibilizarnos para comprender el asunto, pues las
mas de las veces, el sistema indigena es solo comprensible si se ve comple-
tamente aborigen y primitivo, pero deja de serlo. Eso, es francamente, un
problema, pues todo sistema evoluciona, cambia se transforma. La idea
de nuestra cabeza, no es la de la realidad. Por eso es necesario, retomar su
concepto. Un sistema juridico es un ordenamiento que contiene la solu-
cion de los casos de su materia en una totalidad normativa, constituyendo
ésta una entidad organica autosuficiente, con capacidad de expansion
para reglar juridicamente cualquier hecho o situaciéon que pertenezca a
esa rama de modo coherente, no requiere estar escrito, como es el caso
de los pueblos indigenas que pasan de generacion en generacion, conver-
tidos en narraciones aleccionadoras.

8.3. Seguridad Juridica

Al introducir el tema de la seguridad juridica se sobre-entiende que se
piensa desde la perspectiva de un Estado de Derecho, o uno social de
Derecho. Es decir, un Estado en el que exista tranquilidad y certidumbre
respecto de ciertas reglas de juego. Parece ser, este concepto, del dominio
de la creencia. Sin embargo, para quines pensamos en el Estado Social
de Derecho como el escenario de defensa y promoicion de la diversidad
cultural y de la institucionalizacion de los derechos de los pueblos indi-
genas, el acto de fe debe convertirse en Derecho.

El pais y los indigenas pueden presentar anomalias colectivas que el
derecho no puede corregir, porque no son de su orden, dice Antonio
Frias. ;Por qué tal advertencia de Frias? Es que cuando no hay Estado,
por lo menos queda el derecho, a menos que por mantener el derecho
nos quedemos sin sociedad. Frias dice que como el “Estado no esta en su
apogeo, crece la responsabilidad del derecho... porque el derecho no es
mas que el orden del Orden Social, no todo el Orden. Cuando el Orden
Social esta desgarrado por el narcotréfico, la subversion, la corrupcion, la
injusticia, el poder hegemonico, el derecho ayuda a restablecer el Orden
pero no basta” (Frias 2006:2). La seguridad juridica entonces, no la da
el Estado, sino la forma como se logra conquistar los derechos. De esa
manera, los derechos indigenas en el Estado Social de Derecho orientan
al Estado, por la legitimidad y fuerza social en que descansan; no es el

164



JUSTICIA

Estado el que determina qué hacer y lo norma, sino el Estado social. Asi
los derechos, en el Estado Social, como ente rector de las relaciones en
sociedad, no sélo establece los lineamientos y normas a seguir, sino que
en un sentido mas amplio tiene la obligacion de establecer “seguridad
juridica al ejercer su poder de imperio.

“La seguridad juridica es la garantia dada al individuo de que su
persona, sus bienes y sus derechos no serdn objeto de ataques violen-
tos o que, si éstos llegardn a producirse, le serdn asegurados por la
sociedad, proteccion y reparacion” (Frias 2006:2).

Dicho en otras palabras, la seguridad juridica es la certeza que tiene el
individuo de que su situacion juridica no serd modificada mas que por
procedimientos regulares, establecidos previamente. La finalidad tultima
del Estado Social de Derecho es asegurar los medios para que las personas
que habitan dentro de su territorio gocen de la estabilidad social y la
seguridad juridica de que sus facultades, posesiones y su persona, no
podran ser violentados. Los pueblos indigenas poseen una serie de dere-
chos, que dirigen a sus asociados desde el nacimiento, y esperan otros
que se pactaron en 1991%.

Es posible lograr un orden aceptable en materia jurisdiccional indigena
y unbalance positivo en cuanto al reconocimiento de los derechos; la
seguridad juridica se palpa en el sentido de que pueblos y personas indi-
genas pueden tener la seguridad de ser juzgados segun sus tradiciones
y costumbres; y el sistema judicial respecto a que se hace justicia con
ello, sin alterar el orden judicial.En razon de ello es inaplazable plantear
que la seguridad juridica debe darse también a través del la reflexion y
legislacion que instituya la coordinacion jurisdiccional indigena, por que
si entendemos por ordenamiento intercultural la posibilidad normativa
para la coordinacion, ella deberia estar regulada con base en consultas y
acuerdos con los pueblos indigenas.

15  “Laseguridad juridica es uno de los bienes mis preciados que el Estado garantiza. En alguna medida,
una de las principales justificaciones de la existencia del Estado ha sido precisamente que, mediante el
monopolio de la violencia, asegura la existencia de la sociedad y la paz interior. No sdlo esto, sino que
la observancia general de las normas juridicas y mandatos de autoridad permiten que los individuos
se muevan dentro de un marco legal con igual libertad y autonomia y que realicen sus planes de vida.
De ahi la pretension de obligatoriedad inexorable que caracteriza a un ordenamiento juridico” (cfr.
Gomez).

165



UNIDAD 3

TEMA 9

Derechos Indigenas

El tema de los derechos indigenas se desarrolla teniendo en cuenta los
siguientes aspectos: 1. son todos los derechos, ancestrales, historicos y
porvenir que permitan la proteccion de las personas y las colectividades
indigenas. 2. es necesario repensar “usos y costumbres” del lenguaje juri-
dico, porque los “usos y costumbres” no son una nocién adecuada para
definir el comportamiento total de un sistema juridico, sino para indicar
las normas cotidianas o consuetudinarias del sistema. 3. Los sistemas
juridicos indigenas son un sistema juridico, por lo cual su correlacion
conceptual debe darse en los mismos términos, y no sufrir modifica-
ciones conceptuales por razones ajenas a su naturaleza racional.

Las costumbres en general, en tanto conductas reiteradas son hechos
(factum), pero también son, a veces, derecho (ius). Cuando son derecho son
regulacion bilateral y coercible. Se les aprecia como hechos norma (cfr.
Castillo Farreras 1973:15). El derecho indigena podria entenderse como el
sistema de esos hechos norma. No obstante, la apreciacion es un a priori. En
tanto sistema, sea cualquiera la condicion de las normas, orales o escritas,
apunta a la teoria de la fuerza normativa de los hechos, el ius vivens.

En ese sentido se podria decir que es necesario reestablecer una jerar-
quia de los derechos, de tal manera, que el sistema normativo indigena
se comprenda de modo histérico. Es obvio que el conjunto de derechos
de proteccion a los indigenas ha afectado positivamente sus sistemas,
coadyuvando a su evolucidon. De esa manera, podria verse ast:

e Ley de Origen es la Ley inamovible y divina, fundamento de toda
interpretacion judicial en los pueblos indigenas. Referente ancestral
inmodificable. fundamentalmente étnica, y corresponde a cada pueblo
en particular.

e Derecho mayor es el derecho interno de los pueblos indigenas, de
caracter étnico, mediante el cual se desarrolla todo sistema étnico de
derecho.

166



JUSTICIA

Derechos propios es el sistema de derechos que surge de la historia
de los pueblos indigenas en contacto con las formaciones que les han
sujetado. Se desenvuelven por accién de defensa para mantener su
identidad étnica. Es un derecho mixto que depende del contexto parti-
cular de cada etnia, pero que deriva de uno comun o general proce-
dente del marco Estatal dominante. Es un derecho hacia afuera.

Usos y costumbres son las pautas culturales que siguen la espiritua-
lidad de los pueblos en los contextos de cambio cultural; son dindmicas
y tienen por objeto la apropiacion de las normas que se les imponen;
en cierta forma son las traductoras a los intereses y fines culturales
de los pueblos. Son conductas que actualizan los derechos cuando se
presentan actos antijuridicos para los que no existia tradicion.

Fuero Indigena es el sistema de derecho impuesto a los indigenas
por la sociedad dominante; particularmente en el Estado Colonial y
en la Republica hasta antes de 1991. Son derechos que si bien pueden
proteger algunos aspectos, su politica es la de la integracion. El fuero
indigena es la seleccion de normas beneficiosas para que los indigenas
puedan permanecer diferenciados en la sociedad.

Los derechos fundamentales son derechos histdricos de los pueblos.
En la tradicion occidental son aquellos que tienen mayores garantias
y son fundamento del Estado. Su cualidad es que sobre su proteccion
se debe desarrollar toda accion hermenéutica.

Los derechos humanos son los derechos universales por excelencia.

Esta clasificacion, que es mas etnoldgica que juridica, permite entender
el porque de la espiritualidad indigena asociada a la resistencia. En estos
escenarios es muy importante el bloque de constitucionalidad, Art 93
Constitucional. Si un juez, por prejuicios concepttia “un sistema juridico
indigena por ser oral no puede ser sistema poco evolucionado y no tiene
dignidad”, confunde el concepto, es como decir, que el método de enjui-
ciamiento oral, hace que el sistema penal se indigenice.

167



UNIDAD 3

Autoridades

El principal evento del respeto es el de las autoridades. Significo luchar
de autoridad a autoridad. Vale decir, el proceso de dignificacion de la
autoridad indigena frente a las autoridades nacionales.

Las normas indigenas son:

e Tradicionales

e Consuetudinarias
o Agrafas

e COrales

e (Colectivas

e (Cosmovisionales
e Espirituales

Las normas indigenas ayudan a:

e Mantener el orden de los pueblos indigenas.
e Dar continuidad étnica a los pueblos.
e Sostener la integralidad del mundo social, natural y espiritual.

e Lasnormas indigenas son ecoldgicos, culturales, espirituales, sociales
e integrales.

e Las normas indigenas son reguladas por:
e Los mitos

e Los dioses

e Lanaturaleza

e Lafamilia

e La comunidad

168



Las normas indigenas tienen por procedimientos

e Los mitos

e Las anécdotas

e Las historias ejemplares

e Las deliberaciones

e Los ejemplos

e Las ensenanzas

e Las experiencias

e Los consejos de los dioses

Aprueban las normas indigenas:

e El consejo de ancianos

e Los hombres de conocimiento
e Los hombres de palabra

e Los mayores

e Los taitas

e Las Asambleas

Aplican las normas indigenas:

e Los cabildos

e Los gobernadores

e Los médicos tradicionales
e Los shamanes

e Las autoridades

e Las asambleas comunitarias

JUSTICIA

169



UNIDAD 3

Los administradores de justicia deben desarrollar la sensibilidad para no
cometer errores de comprension cultural.

El procedimiento de las normas indigenas es:

e Oral, inmediato y publico.

Esa es una formalidad, que a veces es vista como informal. Sin embargo,
es necesario que los administradores de justicia entiendan que ese proce-
dimiento tiene tradiciones de mas de cuatrocientos afios. Algo asi no
puede ser llamado informal, por el contrario vemos procedimientos y
normas bastante regularizadas y aceptadas.

e Segun los usos y costumbres de los pueblos indigenas.

Se ha establecido que los usos y costumbres son funcionales y dindmicos
al ejercicio de las formas de control social al interior de los pueblos indi-
genas, en consonancia con la interpretacion internacional.

El procedimiento jurisdiccional del sistema juridico de un pueblo indi-
gena, para aplicar la justicia, es el que cada pueblo segtin su derecho
propio y segun los usos y costumbres estime procedente.

La interpretacion de la violacion de una norma tiene procedimientos
judiciales adecuados, y son tratadas en las asambleas.

Las decisiones son:

e Deliberativas

e Consuetudinarias

e Orales

e C(olectivas

e Cosmovisionales

e Diferentes segtin el pueblo indigena que se trate

e Los procediminetos varian de lugar a lugar.

170



JUSTICIA

El respeto es un valor ético-politico y forma parte de las resistencias. Pues
sino hubiese sido por la reiterada exigencia de respeto, los pueblos indi-
genas tienen dignidad y esa es una base de la lucha. Hasta el respeto
hay que lucharlo. Pero lo que no se pierde, ni se delega es la dignidad
de los pueblos indigenas. Como una relacion de resistencia el respeto ha
logrado concentrase en el respeto a los actores de los pueblos indigenas
y sus representantes: las autoridades, las normas indigenas, y las deci-
siones judiciales de los pueblos indigenas'.

9.1. Derechos Propios

Derechos Humanos, el sufrimiento que una pena podria causar al actor,
no reviste los niveles de gravedad requeridos para que pueda conside-
rarse como tortura... y lejos de tratarse de un comportamiento cruel e
inhumano, se trataba de una pena que hace parte de su tradicion y que la
misma comunidad consideraba como valiosa.

Derecho de participacion de comunidad indigena, participacién, inte-
gridad étnica, cultural, social y econdmica y al debido proceso, “al senalar
la obligacion del Estado de consultar a la comunidad antes de proferir
una resolucién que pueda afectar sus derechos e intereses como era la
expedicion de una la licencia ambiental para el adelantamiento de explo-
raciones sismicas”

Armonizar intereses contrapuestos, planificar el manejo y aprove-
chamiento de los recursos naturales en los territorios indigenas, “para
garantizar su desarrollo sostenible, su conservacion, restauracion o susti-
tucion (art. 80 C.P), y la de asegurar la proteccion de la integridad étnica,
cultural, social y econdmica de las comunidades indigenas”.

Proteccion de identidad cultura, a la libertad, libre desarrollo de la
personalidad y libertades de conciencia y de cultos, y principalmente de
sus derechos culturales que, como etnia con caracteristicas singulares,

16  “Sibien el conocimiento, las creencias, el arte, la moral y el derecho habian sido considerados siempre
como partes de la cultura, las costumbres eran su antitesis mas radical. En efecto, mientras el arte y la
moral son universales, las costumbres — los mores — representan lo particular concreto, los escenarios
locales dentro de los cuales las personas tejen la trama de su existencia cotidiana” (Pasquinelli, 1993,
41).

171



UNIDAD 3

“tienen el caracter de fundamentales en cuanto constituyen el soporte
de su cohesion como grupo social, cuando se ven abocados a la invasion
progresiva de su territorio por colonos de la regién, que ha determinado
la destruccion constante de su ambiente natural”

Transgresion o amenaza de vulneracion de otros derechos fundamen-
tales, la no proteccion de la identidad cultural, asi como la igualdad, la
libertad, la autonomia para el desarrollo de la personalidad, la salud y la
educacion.

Tratamiento Medico-Cultural, por dignidad, autonomia y proteccion de
la diversidad étnica y cultural, y acercamiento a la medicina vernacula.

Lugar especial de reclusion es justificada, de los miembros de las comu-
nidades indigenas en establecimientos especiales” ya que la reclusion de
indigenas en establecimientos penitenciarios corrientes, implicaria una
amenaza contra los valores propios de su cultura”.

Subsistencia de comunidad, existe el deber constitucional de adoptar
las medidas pertinentes en favor de grupos discriminados o marginados.
Para la Corte, siendo evidente el abandono, humillacién y discriminaciéon
a los que han sido expuestos los indigenas durante siglos, se hace nece-
sario que se imponga siempre a su favor un trato preferencial.

Desarrollo Propio, la creacion del Fondo Indigena, persigue dotar a los
pueblos indigenas de los instrumentos y condiciones para que puedan
lograr su propio desarrollo, con el respeto de su cultura, etnia y sus insti-
tuciones sociales, econdmicas y politicas.

Exension del servicio militar de indigenas, a indigenas que habiten
en sus territorios no vulneraba el principio de igualdad “puesto que la
distincion se basa en las particularidades del entorno cultural en el que
se desarrollan sus vidas y en el que adquieren su identidad”.

Uso de lengua nativa, en las regiones del pais que cuentan con una iden-
tidad lingtiistica propia, reconocida como oficial, se desarrollan los fines
del Estado - proteger la riqueza cultural, que garantiza que su mision
educadora sea eficaz y cumpla su proposito.

172



JUSTICIA

Respeto a los idiomas El conocimiento de la lengua nativa oficial es
muestra de debida consideracion y respeto hacia dicha comunidad, factor
decisivo para generar una cultura de paz en Colombia.

Deber sistema educativo, Colombia como una comunidad multicultural
impone al sistema educativo el deber de garantizar la continuidad y la
identidad de las manifestaciones culturales propias.

Participacion Politica, la omision de la autoridad competente para
expedir la cédula de ciudadania, “puede implicar la violacion de dife-
rentes derechos fundamentales, como los de igualdad y peticion, entre
otros, pero especialmente en cuanto dicho documento es indispensable
para ejercer el derecho al sufragio, el derecho a participar en la confor-
macion, ejercicio y control del poder politico. Debe haber cedulacién en
los resguardos.

Debido proceso penal indigena, Se vulnera el principio de legalidad de
la pena y el debido proceso de un miembro de una comunidad indigena
cuando en su juzgamiento las autoridades de la comunidad imponen al
sindicado una sancion que no se encuentra establecida dentro de los usos
y costumbres de la comunidad.

Proteccion de la cosmovision indigena, retaliaciones de las autori-
dades tradicionales dirigida a impedir, dentro de la comunidad indigena
arhuaca, actividades de proselitismo religioso sélo puede ser impartida
por las autoridades tradicionales.

Proteccion a la vida de los nifios, revocar la declaratoria de abandono y
la orden de iniciar el proceso de adopcion, y en cambio ordenar el regreso
de los nifios al seno de su familia y de su comunidad, cumple con el
objeto esencial de la tutela, que no es otro que garantizar la proteccion
inmediata y eficaz de los derechos de los menores.

Conflicto entre dos intereses colectivos, para la Corte Constitucional
los habitantes de cualquier terreno inestable geoldgicamente, no tienen
porqué estar condenados a afrontar las consecuencias perjudiciales que
surgen de la realizacién de obras que, ignorando negligentemente la
fragilidad del terreno, desencadenan dafos y perjuicios. El interés de la

173



UNIDAD 3

comunidad indigena posee una legitimacién mayor, en la medida en que
esta sustentado en derechos fundamentales ampliamente protegidos por
la constitucion.

Proteccion a los recursos naturales de resguardo indigena, frente al
aprovechamiento forestal ilicito del medio ambiente de un grupo étnico,
“porque puede contribuir pasivamente a la perpetracion de un etnocidio,
consistente en la desaparicion forzada de una etnia por la destruccion de
sus condiciones de vida y su sistema de creencias.”

Proteccion de pesca artesanal, reconocié que los pescadores artesa-
nales dispersos en todo el territorio del pais se encuentran afectados por
problemas comunes que los condenan a un bajo nivel de vida. Los pesca-
dores de la “Poza de Mendiguaca” retnen las condiciones propias de un
grupo humano con vieja tradicion, de origen tayrona. La comunidad es
en su mayoria mestiza, de religion catolica, idioma castellano y en ella
prevalece la unidn libre.

Derecho a la propiedad colectiva, los resguardos son algo mas que
simple “tierra” y algo menos que “Territorio indigena”.

Prohibicion de colonizacion en resguardo, las colonizaciones solo
podran efectuarse en tierras baldias por cuanto no pueden desconocer
el derecho de propiedad en general ni en particular los bienes de uso
publico, los parques naturales, las tierras comunales de grupos étnicos,
las tierras de resguardo y aquellas que hagan parte del patrimonio
arqueoldgico de la Nacion.

Proteccion a practicas y conocimientos tradicionales de las culturas
minoritarias, las practicas y conocimientos tradicionales de las culturas
minoritarias son fuente de obtenciones vegetales, que deben ser prote-
gidas a través de los mecanismos de propiedad intelectual, con particular
atencion al mandato constitucional que exige del Estado y de la sociedad
una especial proteccion a las minorias étnicas y campesinas, y al impe-
rativo deber de resguardar y preservar la diversidad cultural y biologica
de la Nacion.

174



JUSTICIA

Autoridades indigenas, ninguna entidad publica o privada, puede
decidir cuales son las autoridades de un pueblo indigena.

Alianzas interétnicas de gobierno, En el caso de que las autoridades
tradicionales de dos 0 mas comunidades manifiesten que se constitu-
yeron en alianzas, cabildos, consejos mayores, u otra forma de organiza-
cion centralizada, las autoridades que elijan para representar esas formas
de asociacion deben ser reconocidas.

Derecho a la autodeterminacion cultural, “1. Todos los pueblos tienen
el derecho de libre determinacion. En virtud de este derecho establecen
libremente su condicion politica y proveen asi mismo a su desarrollo
econdmico, social y cultural.

Derecho a la autonomia, garantias para la prevalencia de la inte-
gridad cultural, social y econémica,indigena: capacidad de autodeter-
minacion administrativa y judicial, la consagracion de sus resguardos
como propiedad colectiva de caracter inalienable y de los territorios
indigenas como entidades territoriales al lado de los municipios, los
distritos y los propios departamentos.

Jurisdiccion Especial Indigena, Uno de los derechos mas importantes
para el ejercicio de la autonomia y del reconocimiento de la diversidad
étnica y cultural de las comunidades indigenas, es el reconocimiento de
la Jurisdiccion Especial Indigena en la Constitucion Politica.

Derechos y obligaciones, Las comunidades indigenas son sujetos de
derechos y obligaciones, por medio de sus autoridades, ejercen poder
sobre los miembros que las integran hasta el extremo de adoptar su propia
modalidad de gobierno y de ejercer control social. (T-380/93; T-254/94)

Autonomia Jurisdiccional Ni el gobierno nacional ni las autoridades ecle-
sidsticas, ni ninguna autoridad en general, estan autorizados por la Consti-
tucion para intervenir en la esfera del gobierno y de la jurisdiccion indigena.

Preservacion de la diversidad étnica de 1a Nacion, solo seran admisibles
las restricciones a la autonomia de las comunidades, cuando se cumplan
las siguientes condiciones: que se trate de una medida necesaria para

175



UNIDAD 3

salvaguardar un interés de superior jerarquia al derecho a la identidad
y diversidad cultural; que se trate de la medida menos gravosa para la
autonomia que se les reconoce a las comunidades étnicas.

Alcances y caracter de la legislacion indigena nacional

Por disposicion expresa de la Ley 89 de 1890 en su articulo 2° la Legis-
lacion Indigena Nacional tiene el caracter de especial en relacion con
la Legislaciéon General de la Republica.

La Legislacion Indigena Nacional es de orden publico, por haber sido
expedida por interés publico y social, segiin concepttio el Honorable
Consejo de Estado en Consulta No 1978 del 16 de noviembre de 1983,
elevada por el senior Ministro de Agricultura.

Los pueblos indigenas, sus Autoridades Tradicionales y Cabildos, sus
Resguardos y territorios son entidades publicas de caracter especial
segun lo establecido en el articulo 1° de la Resolucion Nacional del
29 de julio de 1923 y en el Decreto 1088 de 1993, asi mismo ejercen
funciones publicas administrativas, legislativas y jurisdiccionales, de
conformidad con lo establecido en los articulos 7, 246, 286, 287, 329 y
330 de la Constitucion Politica.

9.2. Fuero Indigena

Sobre el fuero es necesario mantener una idea estrictamente normativa,
dado que los fueros histdricos, de donde deriva la palabra, en realidad
nos llevan por vericuetos coloniales muy complejos. En ese sentido, las
nociones modernizadoras de la corte son mas reveladoras.

176

“Del reconocimiento constitucional de las jurisdicciones especiales
se deriva el derecho de los miembros de las comunidades indigenas
a un fuero. Se concede el derecho a ser juzgado por sus propias
autoridades, conforme a sus normas y procedimientos, dentro de
su ambito territorial, en aras de garantizar el respeto por la par-
ticular cosmovision del individuo. Esto no significa que siempre
que esté involucrado un aborigen en una conducta reprochable, la
jurisdiccion indigena es competente para conocer del hecho. El fue-



JUSTICIA

ro indigena tiene limites, que se concretardn dependiendo de las
circunstancias de cada caso (Sentencia T-496/96).

Los elementos de dicho fuero son:

“En la nocién de fuero indigena se conjugan dos elementos: uno de
cardcter personal, con el que se pretende sefialar que el individuo
debe ser juzgado de acuerdo con las normas y las autoridades de
su propia comunidad, y uno de cardcter geogrifico, que permite que
cada comunidad pueda juzgar las conductas que tengan ocurrencia
dentro de su territorio, de acuerdo con sus propias normas. La so-
lucién puede variar si la accion tipica es cometida por miembros de
pueblos indigenas dentro de su territorio, o si un indigena, de ma-
nera individual, incurre en ella afectando a quien no es miembro de
su comunidad por fuera del ambito geogrifico del resguardo. En el
primer caso, en virtud de consideraciones territoriales y personales,
las autoridades indigenas son las llamadas a ejercer la funcion ju-
risdiccional; pero en el segundo, el juez puede enfrentar milltiples
situaciones no solucionables razonablemente mediante una regla ge-
neral de territorialidad.” (Ibidem).

La diferencia valorativa que otorga el fuero en el proceso

“Los miembros de comunidades indigenas, como sujetos éticos, son y
se ven como distintos y esa diferencia genera modos de reflexionar di-
versos que no pueden ser equiparados con una inferioridad siquica o,
en otros términos, con inmadurez sicoldgica o transtorno mental. De
acogerse una interpretacion en tal sentido, se desconoceria la capa-
cidad de autodeterminacion de los pueblos indigenas conforme a sus
valores, ademds de enfatizarse una cierta connotacion peyorativa:
“retraso mental cultural”. En ningtin momento le es dable al Estado
interferir en los parametros culturales del individuo sefialando, des-
de su punto de vista, las pautas que se debe seguir para “corregirlo”.
Este tipo de interferencia restaria eficacia al reconocimiento constitu-
cional del pluralismo como pilar axioldgico de nuestro Estado Social
de Derecho, ademds de pretender desarrollar un concepto de sujeto
referido a caracteristicas que se creen “naturales” en el grupo que las
predica. No quiere decir lo anterior, que el indigena que es juzgado

177



UNIDAD 3

a la luz del derecho penal, deba ser tratado siempre como alguien
que conocia y comprendia la ilicitud de un acto. El juez, en cada
caso, debe hacer un estudio sobre la situacion particular del indige-
na, observando su nivel de conciencia étnica y el grado de influencia
de los valores occidentales hegemonicos, para tratar de establecer si
conforme a sus pardmetros culturales, sabia que estaba cometiendo
un acto ilicito. De determinarse la falta de comprension del contenido
y alcance social de su conducta, el juez deberd concluir que ésta es
producto de una diferencia valorativa y no de una inferioridad en las
capacidades intelecto-volitivas; en consecuencia ordenard devolver
al indigena a su comunidad para que sea juzgado por sus propias
autoridades.” (ibidem).

El reconocimiento constitucional de la existencia de la jurisdiccion indi-
gena otorga el derecho a los miembros del fuero indigena que “...a ser
juzgados por sus propias autoridades, de acuerdo con sus propias normas
y procedimientos dentro de su dmbito territorial con el objeto de garan-
tizar su cosmovision como individuo”. Sentencia T 496/96 La argumen-
tacion de la corte consistio en afirmar el reconocimiento de la sociedad
moderna como un mundo plural “en donde no existe un perfil de pensa-
miento si no una confluencia de fragmentos socio culturales, que se aleja
de la concepcion unitaria de “naturaleza humana”, ha dado lugar en occi-
dente a la consagracion del principio constitucional del respeto a la diver-
sidad étnica y cultural.

“Los Estados, entonces, han descubierto la necesidad de acoger la
existencia de comunidades tradicionales diversas, como base impor-
tante del bienestar de sus miembros, permitiendo al individuo definir
su identidad, no como “ciudadano” en el concepto abstracto de perte-
nencia a una sociedad territorial definida y a un Estado gobernante,
sino una identidad basada en valores étnicos y culturales concretos.
Para que la proteccion a la diversidad étnica y cultural sea realmente
efectiva, el Estado reconoce a los miembros de las comunidades indi-
genas todos los derechos que se reconocen a los demds ciudadanos,
prohibiendo toda forma de discriminacion en su contra, pero ademas,
y en aras de proteger la diversidad cultural, otorga ciertos derechos
radicados en la comunidad como ente colectivo. En otras palabras,
coexisten los derechos del individuo como tal, y el derecho de la co-

178



JUSTICIA

lectividad a ser diferente y a tener el soporte del Estado para proteger
tal diferencia” (Ibid).

9.3. Derechos Fundamentales

La Corte Constitucional ha identificado cinco tipos de derechos funda-
mentales de las comunidades indigenas:

e Alasupervivencia como grupo, equiparable al derecho a la vida;
e Alaigualdad en sus diversas dimensiones;

e Los derechos politicos de participacion y consulta;

e Ala propiedad colectiva de sus tierras ancestrales, y

e Elderecho alaautonomia, la cual comprende los &mbitos de economia,
hacienda, politica y justicia.

La Jurisdiccion Especial Indigena en la interpretacion constitucional ha
sido considerada un derecho fundamental, y la coordinacién podria ser
pensada como tal, en virtud de lo consagrado en la Ley 21 de 1991 con
arreglo a la proteccion constitucional de la diversidad étnica. La primera,
porque francamente esta claro que el desarrollo de los pueblos y la super-
vivencia estructural de ellos ha sido determinada por la justicia consti-
tucional como fundamental, pues forma parte, junto con la autonomia
gubernamental, de los tres pilares histdricos de todos los derechos de
los pueblos indigenas: cultura, justicia y autonomia, los cuales vinculan
académica y cientificamente —dicho sea de paso— a la antropologia, al
derecho y a la politica. La segunda, porque por ser una finalidad funda-
mental del Estado de Derecho el reconocer y proteger la diversidad, se
convierten en asuntos fundamentales de todo orden la solidaridad, el
apoyo, la cooperacion y la colaboracion judicial.

Como corolario, por ser fundamentales, jurisdiccion y coordinacion desa-
rrollarian los valores superiores consagrados en la Constitucion Politica
los cuales guian la accion del Estado Social y Democratico de Derecho,
entre ellas la de impartir justicia al permitirle ofrecerla segtn los propios
sistemas juridicos indigenas y garantizar la obediencia de las personas

179



UNIDAD 3

e instituciones a la autoridad jurisdiccional, con la finalidad de lograr
la convivencia pacifica entre los colombianos, con suficiente seguridad
juridica intercultural. La seguridad juridica intercultural consistiria en
que la jurisdiccion de la autoridad territorial indigena no esta sometida a
otro escrutinio distinto que el de la ley y la constitucion, y que su igno-
rancia, menosprecio o desacato podria conducir al cuestionamiento de la
obediencia de todo el sistema judicial”. Para que los sistemas juridicos
(nacional y étnicos) tengan seguridad juridica intercultural, las normas
regulatorias basicas a tener en cuenta son las que constituyen el denomi-
nado Bloque Intercultural Jurisdiccional, BIJ, las cuales deben aplicarse
para respetar y hacer respetar la jurisdiccion por todos los operadores de
justicia de la Rama Judicial.

9.4. Derechos Humanos

Dado que las culturas, las cosmovisiones y las identidades indigenas
estan protegidas, los sistemas juridicos que ellas soportan son beneficia-
rios constitucionales. La misma proteccion, seguridad juridica, vigilancia
de los principios y legalidad que los jueces procuran para que el sistema
juridico nacional opere adecuadamente, es la misma que en su respectivo
sistema tienen los indigenas, y la misma —con seguridad- que se desa-
rrollard al tener que soportar la seguridad juridica en los procesos de
coordinacion jurisdiccional.

Losinstrumentosinternacionales parala Proteccion delos Derechos Humanos
de los Pueblos Indigenas, con importantes, ya que ellos toman la forma de
un tratado (también llamados acuerdo, convencion, convenio, o protocolo), el
cual puede vincular a los Estados Contratantes. Cuando las negociaciones se
completan, el texto de un tratado es establecido como auténtico y definitivo y
es “firmado” a aquel efecto por los representantes de estados. Un estado que
no ha participado en las negociaciones, puede, en una etapa posterior, “adhe-

17 “Laseguridad juridica —distintaalaestabilidad juridica— es entendida, en una de sus manifestaciones,
como un principio en virtud del cual se cuenta con la necesaria certeza, en un momento histérico
determinado, de cudles son las normas que requlan una determinada situacion juridica. En otros
términos, la seguridad juridica es un concepto dindmico por naturaleza”. Humberto Sierra Porto,
Sentencia C-320/06.

180



JUSTICIA

rirse” al tratado. El tratado entra en vigor cuando un nimero predeterminado
de estados lo han ratificado o se han adherido al mismo.

Los derechos de los Pueblos Indigenas se solapan con muchos otros dere-
chos humanos. Importantes derechos de muchos Pueblos Indigenas no
son enmarcados en los tratados especificos de derechos de los Pueblos
Indigenas, sino que son una parte mas de tratados generales, como la
Declaracion Universal de Derechos humanos o la Convencion sobre la
Prevencion y el Castigo del Crimen de Genocidio.

Proyecto de Declaracion sobre los Derechos de Pueblos Indigenas

Es la declaracion mas amplia de los derechos de los Pueblos Indigenas
hasta el momento. Establece derechos colectivos en mayor grado que
cualquier otro documento protector de los derechos humanos a nivel
internacional. Esta declaracion otorga el derecho de los Pueblos Indi-
genas a la proteccion de su cultura e identidad, asi como el derecho a la
educacion, al empleo, a la salud, a la religién, a la propia lengua, entre
otros. También protege el derecho de Pueblos Indigenas de poseer la
tierra colectivamente. Aunque los Estados no estén legalmente vincu-
lados por la Declaracion, ésta ejerce una cantidad considerable de fuerza
moral, pues ha sido adoptada por la Asamblea General. Consiste en 45
Articulos, la Declaracion contiene: Derechos Fundamentales, Vida y
seguridad, Cultura, Religion y Lenguaje, Educacion, medios y empleo,
Participacion y desarrollo, Tierra y Fuentes, Auto-gobierno e indigenas,

Declaracion Universal de los Derechos Humanos (1948)

La Declaracion Universal de los Derechos Humanos es el primer docu-
mento de caracter internacional que declara que todos los seres humanos
son “iguales en dignidad y derechos” (Articulo 1). Todo el mundo tiene
derecho a gozar de los derechos que aparecen en la declaracién “sin
distincién alguna de raza, color, sexo, idioma, religion, opinion politica
o de cualquier otra indole, origen nacional o social, posiciéon econdmica,
nacimiento o cualquier otra condicién” (Articulo 2)

181



UNIDAD 3

Convencion para la Prevencion y la Sancion del Delito de Genocidio (1951)

Se entiende por genocidio cualquiera de los actos siguientes que tienen la
intencion de destruir, en todo o en parte, un grupo nacional, étnico, racial o
religioso “matanza de miembros del grupo; lesion grave a la integridad fisica
o mental de los miembros del grupo; sometimiento intencional del grupo a
condiciones de existencia que hayan de acarrear su destruccion fisica, total o
parcial; medidas destinadas a impedir los nacimientos en el seno del grupo;
traslado por fuerza de nifios del grupo a otro grupo”. (Articulo 2)

Pacto Internacional de los Derechos Civiles y Politicos (1966)

Este Pacto perfila los derechos civiles y politicos basicos de las personas.
Contiene, también, algunas previsiones para derechos colectivos. “En
los Estados en que existan minorias étnicas, religiosas o lingtiisticas, no
se negard a las personas que pertenezcan a dichas minorias el derecho
que les corresponde, en comun con los demas miembros de su grupo, a
tener su propia vida cultural, a profesar y practicar su propia religion y a
emplear su propio idioma”. (Articulo 27).

Pacto Internacional de Derechos Econdmicos, Sociales y Culturales (1966)

Este Pacto describe los derechos econdmicos, sociales y culturales basicos
de las personas. Contiene también previsiones sobre derechos colectivos.

Convencion para la Eliminacion de todas las formas de discrimi-
nacion racial (1966)

“Discriminacion racial” es definida como “toda distincion, exclusion, restric-
cion o preferencia basada en motivos de raza, color, linaje u origen nacional
o étnico que tenga por objeto o por resultado anular o menoscabar el reco-
nocimiento, goce o ejercicio, en condiciones de igualdad, de los derechos
humanos y libertades fundamentales en las esferas politica, econémica,
social, cultural o en cualquier otra esfera de la vida publica. (Articulo 1)

Convenio sobre pueblos indigenas y tribales (nim. 169 —OIT-) (1989)

182



JUSTICIA

El Convenio de la OIT sobre los Pueblos Indigenas y Tribales fue el primer
convenio internacional que tratd a las necesidades especificas de dere-
chos humanos de los Pueblos Indigenas. El Convenio perfila las respon-
sabilidades de los gobiernos en la promocion y proteccion de los derechos
humanos de los Pueblos Indigenas.

Convencion sobre los Derechos del Nifio (1990)

La Convencion contiene regulaciones y sugestiones relevantes para los
Pueblos Indigenas en el ambito de la no-discriminacion de los nifos (arti-
culo 2), desarrollo de los medios de comunicacién que tengan particular-
mente en cuenta las necesidades lingiiisticas del nifio perteneciente a un
grupo minoritario o que sea indigena; el derecho a la educacion, inclu-
yendo educacion en derechos humanos, su propia identidad cultural,
lengua y valores (articulo 29). El articulo 30 declara que a los nifios perte-
necientes a minorias o de origen indigena, no se les debe negar el derecho
a su propia cultura, religion o lengua (articulo 30).

Declaracion sobre los derechos de las personas pertenecientes a mino-
rias nacionales o étnicas, religiosas y lingiiisticas (1992)

Esta Declaracion se refiere a todas las minorias, ello incluye muchos de
los Pueblos Indigenas alrededor del mundo. Hace referencia inicamente
a derechos de caracter colectivo, sin embargo, derechos colectivos pueden
ser extraidos de dichos derechos individuales. La Declaracion trata de
obligaciones estatales para con las minorias, pero también hace refe-
rencia a los derechos de las minorias. Los temas que trata incluyen la
identidad étnica, cultural, religiosa o lingiiistica de las minorias (articulo
1), 1a libre expresion y desarrollo de cultura; asociacion de minorias entre
ellas; participacion de minorias en decisiones (articulo 2); el ejercicio, por
parte de las minorias, de derechos tanto individuales como colectivos;
(Articulo 3); educacion de y sobre minorias (articulo 4).

Declaracion de Rio sobre el Medio Ambiente y el Desarrollo y Agenda 21 (1992)

Estos dos documentos tienen conexion con la Cumbre sobre la Tierra en
Rio de Janeiro. En ellos, se reconoce la especial relacion entre los Pueblos
Indigenas y sus tierras. Los Pueblos Indigenas tienen un rol vital en la

183



UNIDAD 3

direccion y desarrollo medioambiental, debido a su conocimiento tradi-
cional y su experiencia. (Declaracion de Rio, Principio 22). En orden a
hacer uso completo del referido conocimiento, algunos Pueblos Indi-
genas pueden necesitar un gran control de sus tierras y auto-gobierno de
sus recursos, asi como participacion en el desarrollo de las decisiones que
les afectan. (Agenda 21, Capitulo 26.4).

Convenio sobre la Diversidad Biologica (1992)

El Convenio sobre la Diversidad Biologica apela a sus signatarios del
siguiente modo, “respetard, preservara y mantendra los conocimientos,
las innovaciones y las practicas de las comunidades indigenas y locales
que entrafien estilos tradicionales de vida pertinentes para la conserva-
cion y la utilizacion sostenible de la diversidad bioldgica y promovera su
aplicacion mds amplia, con la aprobacion y la participacion de quienes
posean esos conocimientos, innovaciones y practicas, y fomentara que
los beneficios derivados de la utilizaciéon de esos conocimientos, innova-
ciones y practicas se compartan equitativamente” (Articulo 8(j))

Declaracion y Programa de Accion de Viena (1993)

La Declaracion de Viena aprobada por la Conferencia Mundial de Dere-
chos Humanos el 25 de junio de 1993 en Australia, “reconoce la dignidad
intrinseca y la incomparable contribucion de las poblaciones indigenas
al desarrollo y al pluralismo de la sociedad y reitera firmemente la deter-
minacion de la comunidad internacional de garantizarles el bienestar
econdmico, social y cultural y el disfrute de los beneficios de un desa-
rrollo sostenible”. (1.20) Ademas, la Declaracion apela la contemplacion
del Proyecto de Declaracion sobre los Derechos de Pueblos Indigenas,
la renovacion y puesta al dia del mandato del Grupo de Trabajo para las
Poblaciones Indigenas a la proclamacion de la Década Internacional de
los Pueblos Indigenas (I1.28 — 32)

Conferencia Internacional sobre la Poblacion y el Desarrollo (1994)

En dicha Conferencia se acord6 que las perspectivas y necesidades de
los Pueblos Indigenas debian ser incluidas en “Poblacion”, programas de
desarrollo o medioambientales que les afectan, que ellos deben recibir

184



JUSTICIA

como poblacion — desarrollo relacionado con servicios que son apro-
piados desde un punto de vista social, cultural o econdmico. (Parrafo
6.24) Otra decision importante fue que los Pueblos Indigenas deben ser
autorizados a la tenencia y manejo de sus tierras, y a la proteccion de su
recursos naturales y ecosistemas de los que éstos dependen.

Declaracion de Durban y Programa de Accion (2001)

La Declaracion de Durban y el Programa en Accién tiene una seccion
especifica que trata sobre temas relacionados con los Pueblos Indigenas.
Quizds, mas importante que todas la recomendaciones, es el hecho de
que la Declaracion es el primer documento de Naciones Unidas que usa
el término “Pueblos Indigenas” en vez de “Gente Indigena”

Resolucion del consejo sobre pueblos indigenas y la cooperacion al
desarrollo de la Comunidad Europea y de los Estados miembros (1998)

Esta resolucion proporciona la mas importante guia europea para el
soporte de los pueblos indigenas. Apela a la integracion de los inte-
reses de los pueblos indigenas a todos los niveles de cooperacion de
desarrollo y a la plena y libre participacién de los pueblos indigenas
en el proceso de desarrollo. La resolucion declara: “las culturas indi-
genas suponen una herencia de conocimientos e ideas de gran diver-
sidad que constituyen un recurso potencial para el planeta.”

Directiva Operacional del Banco Mundial (1991)

Esta Directiva Operacional establece la definicion e interés del
Banco Mundial por los Pueblos Indigenas. Asimismo, trata temas de
caracter economico (asistencia técnica y mecanismos sobre proyectos
de inversidn) referentes a los Pueblos Indigenas. La estrecha defini-
cion de Pueblos Indigenas ofrecida por el Banco Mundial y la ambi-
gliiedad en lo que concierne a su rol en desarrollo econémico, ha
resultado muy criticada por los abogados defensores de los Derechos
Humanos de los Pueblos Indigenas.

185






Unidad 4

AUTONOMIA

PROPOSITO

Estudiar y apropiarse de la nocion de autonomia, la cual debe ser aplicada
tanto al Sistema Judicial Nacional como a la Jurisdiccion Especial Indigena.

Se pretende establecer la conexion diddactica con la espiritualidad, las
resistencias y la justicia, de tal manera que se entienda su plena relacion.

OBJETIVOS

1. Conocer acerca de la significacion de la autonomia para el sistema
judicial nacional y la jurisdiccion especial indigena.

2. Determinar el valor asignado a la libertad de los pueblos.

3. Conocer las nociones y las practicas de la autonomia de los pueblos indi-
genas, y las del sistema juridico nacional, y en especial, la Rama Judicial.

187



UNIDAD 4

AUTONOMIA

Hay un desafio mas que el trabajo sobre la coordinacién jurisdiccional
entre el Sistema Judicial Nacional y la Jurisdiccion Especial Indigena no
puede eludir. Se trata de la necesidad de sobrepasar el enfrentamiento
entre sistemas juridicos indigenas que se relacionan con el sistema judicial
nacional como un todo, eso resulta no ser cierto, pues los procedimientos
en el proceso judicial demuestran que sélo las partes procedimentales se
involucran en el asunto, y segundo que en las acciones y las interacciones,
lo intercultural permite resolver un caso.

El desafio pues se plantea en entender el proceso de autonomia de los
sistemas y su capacidad de coordinacion, respetando los principios de la
competencia y de la independencia judicial, los cuales se hacen mediana-
mente razonables cuando se entiende que las autoridades indigenas son
competentes para conocer los casos indigenas toto coello.

Ante la necesidad de lograr la igualdad material de los pueblos indigenas
del territorio nacional, dada la real opresidn, explotacion y marginalidad
a la que se encuentran sometidos la Corte Constitucional tiene definido
que la proteccion constitucional del derecho a la diversidad e integridad
cultural no requiere individualizarse, porque el derecho a la subsistencia
de los integrantes de los pueblos indigenas y tribales no admite ser dife-
renciado, sino entendido en funcion del grupo al que pertenecen.

“La comunidad indigena ha dejado de ser solamente una realidad
factica y legal para pasar a ser “sujeto” de derechos fundamentales.
En su caso, los intereses dignos de tutela constitucional y amparables
bajo la forma de derechos fundamentales, no se reducen a los predica-
bles de sus miembros individualmente considerados, sino que también
logran radicarse en la comunidad misma que como tal aparece dotada
de singularidad propia, la que justamente es el presupuesto del reco-
nocimiento expreso que la Constitucion hace a “la diversidad étnica y
cultural de la nacién colombiana” (C.P. Art. 1y 7)

La proteccion que la Carta extiende a la anotada diversidad se deriva de
la aceptacion de formas diferentes de vida social cuyas manifestaciones y
permanente reproduccion cultural son imputables a estas comunidades

188



AUTONOMIA

como sujetos colectivos autonomos y no como simples agregados de sus
miembros que, precisamente, se realizan a través del grupo y asimilan
como suya la unidad de sentido que surge de las distintas vivencias
comunitarias. La defensa de la diversidad no puede quedar librada a una
actitud paternalista o reducirse a ser mediada por conducto de los miem-
bros de la comunidad, cuando ésta como tal puede verse directamente
menoscabada en su esfera de intereses vitales y, debe, por ello, asumir
con vigor su propia reivindicacion y exhibir como detrimentos suyos los
perjuicios o amenazas que tengan la virtualidad de extinguirla. En este
orden de ideas, no puede en verdad hablarse de proteccion de la diver-
sidad étnica y cultural y de su reconocimiento, si no se otorga, en el plano
constitucional, personeria sustantiva a las diferentes comunidades indi-
genas que es lo tinico que les confiere estatus para gozar de los derechos
fundamentales y exigir, por si mismas, su proteccion cada vez que ellos
les sean conculcados (CP art. 1, 7 y 14).

Las formas de autonomia indigena es politica, juridica, financiera y admi-
nistrativa entre otras. La Autonomia politica es el derecho de los pueblos
indigenas de tener autoridades y gobierno propio, solamente los indi-
genas que hagan parte de una comunidad, resguardo o territorio pueden
hacer parte de la correspondiente autoridad. La Autonomia juridica o
normativa es el derecho de identificar, recuperar y elaborar normas, proce-
dimientos, instituciones e instancias del derecho propio de la tradicion
cultural de cada pueblo indigena. La Autonomia financiera es la facultad de
obtener préstamos o créditos. La Autonomia administrativa es la facultad
de las autoridades indigenas de administrar sus territorios y recursos
naturales, asi como los recursos economicos provenientes de programas
y proyectos publicos o privados nacionales o de la cooperacion interna-
cional que se desarrollen en beneficio de su poblacion. La Autonomia fiscal
es la facultad de las comunidades y autoridades indigenas de determinar
las obligaciones y contribuciones de los miembros de una comunidad o
resguardo, los cuales pueden ser en trabajo comunitario, en prestacion de
servicios, en dinero o en especie. Cuando se reglamenten los territorios
indigenas como ETIS, debe definirse en el dmbito de esta autonomia el
pago a las ETIS de los servicios ambientales producidos por los territorios
indigenas: Oxigeno, agua, conservacion de la biodiversidad entre otros.

189



UNIDAD 4

El Consejo Superior de la Judicatura, establece tres factores de autonomia,
el factor subjetivo, el factor territorial, (de creacion de la Corte Constitu-
cional) y el factor objetivo. El Factor Subjetivo atiende a la calidad de las
partes y exige que tanto el sujeto activo como el sujeto pasivo tengan la
condicion de Indigenas. El Factor Territorial atiende al lugar de ocurrencia
de los hechos y exige que éstos hayan sucedido al interior del Territorio
de la comunidad indigena. Y, el Factor Objetivo, atiende a la naturaleza del
asunto, tiene en cuenta componentes tales como los elementos de la Juris-
diccion Especial indigena, la calidad de la conducta, el entendimiento de
la misma por el indigena, los efectos de ésta al interior de la colectividad.

La Corte al referirse a la funcion jurisdiccional por parte de las auto-
ridades de los territorios indigenas, reitera que dicha funcion se ejerce
unicamente dentro del &mbito de su territorio. (sentencia C-037/96)

Para esta Corporacion, tanto el juez de la Reptublica, como la autoridad
indigena, adquieren por igual la responsabilidad de respetar, garan-
tizar y velar por la salvaguardia de los derechos de las personas que
intervienen en el proceso, sin importar el sexo, la raza, el origen, la
lengua o la religion (Sentencia T- 254/94).

La Jurisdiccion Especial Indigena comporta cuatro elementos esenciales:

1. La posibilidad de que existan autoridades judiciales propias de los
pueblos indigenas;

2. La competencia de tales pueblos para establecer normas y procedi-
mientos propios;

3. La sujecion de la jurisdiccion y de las normas y procedimientos
indigenas a la Constitucion y a la ley; y,

4. La competencia del legislador para sefialar la forma de coordinacion
entre la jurisdiccion especial indigena y el Sistema Judicial Nacional.

Mientras que los dos primeros elementos constituyen el ntcleo de la

autonomia otorgado a las comunidades, la cual no solo es jurisdiccional
sino, también, normativa, el tercero y cuarto elementos sefialan los meca-

190



AUTONOMIA

nismos de coordinacion entre los ordenamientos juridicos indigenas y
el ordenamiento nacional, con el fin de hacer efectivo el principio de la
diversidad dentro de la unidad. (SC-139/96; ST-349/96)

La Corte ha sido enfatica en afirmar que el ejercicio de la Jurisdiccion
Especial Indigena no se encuentra supeditado a la expedicién de ninguna
clase de norma previa legal o reglamentaria, dado que esta directamente
autorizado por el Estatuto Superior. (5T-254/94; SC-139/96) Ha declarado
la Corte, que respecto a las decisiones de las autoridades indigenas que
afecten a un indigena cuando no existan otros medios de defensa judi-
cial, esta constitucional y legalmente habilitado para ejercer la accion de
tutela en defensa de sus derechos fundamentales, teniendo en cuenta,
que el afectado puede encontrase en situacion de indefension respecto de
la comunidad indigena. (T-254/94)

Las autoridades jurisdiccionales gozan de un amplio margen de discre-
cionalidad en el uso del poder sancionador atribuido por la Constitucion
o la ley, este poder no es ilimitado, debe ser razonable y dejar intactos
otros valores juridicos protegidos por el ordenamiento.

191



UNIDAD 4

TEMA 10

Pueblos Indigenas

Pueblo indigena parece ser una cacofonia. Es cierto que el Convenio 169
de la OIT senala limitaciones al concepto en el lenguaje internacional,
pero es obvio que el lenguaje internacional nace con ese concepto, pues si
Vitoria es el padre del derecho internacional, nace pensando en los indios:
relecciones sobre los indios y el derecho a la guerra justa. El uso del plural para
los pueblos indigenas no es inutil, es de alguna manera la constatacion
de la existencia de esa variedad de pueblos que han quedado subsumidos
en el actual territorio nacional, pueblos que no pueden ser concebidos sin
entender su diversidad y sin comprender, obviamente, su especificidad.

De hecho las diferencias sustanciales (espiritualidad, resistencia, justiciay
autonomia), las diferencias basicas (poblacion, territorio, lengua, vestido,
economia, relaciones interétnicas), y las diferencias fundamentales
(anterioridad estructural, diferencia historica, especificidad cultural),
producen categorias tinicas; una pluralidad de unidades con identidad
es que los hace distintos y a la vez iguales a los pueblos indigenas. La
Jurisdiccién Especial Indigena bien podria entenderse como la plura-
lidad de jurisdicciones de los pueblos indigenas que impartiran justicia
seguin cada una de sus tradiciones, con la identidad que les brinda ese
nuevo marco de relacién con el Estado que ha reconocido su existencia y
lo considera un valor fundamental para el desarrollo de su democracia.

Para ser justos en la imparticion de justicia es necesario tener en cuenta
la especificidad cultural de los pueblos indigenas. Sin ella se desconoce-
rian los fundamentos que la constitucion nos ha dado para interpretar la
nueva relacion con ellos. La interpretacion cultural contribuird a la supe-
racion de la subordinacion secular y de la marginalidad de la realidad
cultural concreta a la que secularmente han estado sometidos los pueblos
indigenas por unas legalidades abstractas y genéricas.

192



AUTONOMIA

Lo sustancial de los pueblos indigenas

Los pueblos indigenas de Colombia son 102 . Todos y cada uno de esos 102
pueblos tienen una cultura propia, una espiritualidad tinica, unas parti-
culares formas de resistencia, unos sistemas determinados de impartir
justicia (sistemas juridicos propios), y una autonomia que le corresponde,
la cual siempre sera histdrica y culturalmente configurada. Eso significa
que la espiritualidad, resistencia, justicia y autonomia no son conceptos
abstractos; estan llenos de contenidos historicos y culturales, vale decir de
hechos reales y significaciones simbolicas, cargados ademas de muchas
injusticias que no cesan de presentarse, y mucha resistencia que no acaba
de prosperar. O lo que es lo mismo, seria injusto con los pueblos indi-
genas que pensar que en nada han cambiado desde antes de la llegada
de los espafoles hasta la fecha, pues antes que cuerpos gloriosos, son
cuerpos historicos culturalmente determinados.

Son, pues, la espiritualidad, la resistencia, la justicia y la autonomia reali-
dades sustanciales, derivadas —todas ellas, sin excepcion— de la parti-
cular historia vivida (o sufrida) por los pueblos indigenas, con (o por) las
que han gobernado a sus poblaciones especificas para subsistir diferen-
ciados étnicamente como pueblos desde sus origenes hasta la fecha.

Los 102 pueblos indigenas, sin excepcion, muestran otras realidades
que —preservando caracteristicas diferenciales— son basicas; tales
realidades basicas son las poblacionales, identitarias, educativas,
gubernamentales, lingtiisticas, territoriales, econdmicas, materiales e
interétnicas. No sobra recordar que cada una de ellas es —como las
sustanciales— resultado de procesos historicos y culturales que se cris-
talizan de manera diversa en la vida colectiva de cada uno de los pueblos
indigenas, por lo cual cada una de ellas, dependiendo del pueblo indi-
gena del cual se trate, presenta diferencias ostensiblemente visibles
con: a) la sociedad nacional, b) entre los mismos pueblos indigenas, y
c) al interior de cada uno de ellos . Un territorio puede ser sagrado —
como los paramos— dentro de un mismo resguardo, la territorialidad
de los nukak maku es fluida producto de su condiciéon ndmada, entre
los yanacona es discontinua en razon del tipo de poblamiento que han
desarrollado, y entre los camentsa es fija debido a su sedentariedad.

193



UNIDAD 4

Existe una realidad —la identidad— que es capaz de desplazar lo basico
hacia lo fundamental de manera transitoria. Para explicarlo se seguira el
mismo ejemplo territorial. Ese paso convierte el territorio en territoria-
lidad, es decir, pasa de la realidad espacial basica a la realidad cultural
fundamental y concreta, pues el territorio se puede llenar de signifi-
caciones simbolicas, historicas, culturales, economicas y politicas. Al
suceder dicho evento el territorio concebido geograficamente denota la
espiritualidad de la poblacion que en el se asienta, las resistencias que
han desarrollado para formar su paisaje, los derechos que se conquistan
por ser parte del €l, y las formas de controlarlo, administrarlo y defen-
derlo de propios y ajenos. Cuando el territorio es ademas territorialidad
se debe entender el significado que ello tiene en la estabilidad, seguridad
e identidad de una poblacidn, sea la calidad étnica que tenga. Entre indi-
genas la territorialidad es fundamental porque la tierra tiene un signifi-
cado mitoldgico e histdrico de caracter estructural demasiado importante.
En la perspectiva de este trabajo, en consecuencia, territorialidad seria
territorio convertido en espiritualidad o identidad, personal o colectiva.

En materia intercultural los conocimientos historicos y culturales de
los pueblos indigenas son un par de presupuestos fundamentales para
impartir justicia, porque las realidades diferenciales —sustanciales y
basicas— también son historicas y son culturales:

¢ Historicas porque la colonizacion espanola, por ejemplo, gener6 una
matriz comun en el continente americano, y aunque cre6 ciertos dominios
lingiiisticos y religiosos no produjo historias iguales, incluso en algunas
regiones de la amazonia ni siquiera entrd en contacto con las poblaciones
autdctonas, a pesar de las avanzadas conquistadoras y evangelizadoras por
esas tierras. La América que se quedo sin descubrir, América que, podria
decirse, se esta re-descubriendo hoy en dia gracias al reconocimiento de la
diversidad étnica y cultural que tiene un alcance civilizatorio de extraordi-
narias repercusiones en nuestra vida democratica e institucional.

¢ Culturales por lo dicho histéricamente, y porque ademads, como muchos
colombianos que administran justicia ain se sorprenden de la existencia
de indigenas “de verdad” contempordneos a ellos, mucho tienen que
aprender y muchas ideas anacronicas las que se tienen que erradicar de
las mentes. Y, a mas de ello, deben identificar e interpretar de manera

194



AUTONOMIA

practica el quid cultural que significa hallar minuciosa —etnografica-
mente— el corazon de la diferencia cultural , comprendiéndolo tanto en
razon del sistema juridico del pueblo indigena de que se trate, como en
razon de si mismo en lo que significa la percepcion de lo que puede ser
justo en contextos de pluralidad antropoldgica y juridica .

Las realidades basicas si bien son comunes a todos los pueblos indigenas,
se manifiestan de modo especifico en cada uno de ellos:

1. la poblacion: ciertos pueblos indigenas tienen mas gente que otros
pueblos y presentan diferentes fenotipos.

2. la identidad: unos pueblos precisan de mayor necesidad de la
conciencia colectiva para caracterizarse frente a los demas que otros,

3. la educacion: la mayoria de los pueblos son formados tradicional-
mente mas que los demas,

4. el gobierno: algunos pueblos conservan menos visibles las institu-
ciones que guian con autoridad y mando a la poblacion,

5. el idioma: varios pueblos son poliglotas mientras que otros pueblos
apenas son monolingiies,

6. el territorio: pocos pueblos poseen mas tierras que otros,

7.la economia: algunos pueblos disponen de mas plata que los demas,
8. la cultura material: en el caso de la vestimenta unos pueblos
ostentan ropas étnicas mientras que otros cuando no las han
perdido, las esconden, y

9. las relaciones interétnicas: los pueblos indigenas desarrollan

multiples contactos entre los mismos pueblos indigenas, algunos son
conflictivos.

195



UNIDAD 4

10. los asuntos étnico-nacionales: muchos pueblos indigenas desarro-
llan mas versatilidad en el contacto con la sociedad nacional que otros.

Dichas realidades son diferenciales por ser especificas; en su forma
genérica, como se dijo, conforman los referentes mas inmediatos de las
reivindicaciones indigenas, pues por su apariencia formal permiten una
aprehension inmediata del asunto de la diversidad, provengan de movi-
mientos con autonomia del Estado como el colombiano, con dependencia
estatal como el mexicano, con buen apoyo del estado y poca organiza-
cién indigena como el venezolano en el gobierno de Chavez, o con fuerza
politica decisoria a nivel nacional como en el caso ecuatoriano. Por ello,
rapidamente, han dado el salto de reclamaciones sociales a derechos: el
derecho a la tierra, al territorio, al idioma, a la identidad, etc.

Lo fundamental de los pueblos indigenas

De proseguir sucesivamente se podria desarrollar el listado enorme de
cuestiones materiales que los antropdlogos de antafio debian registrar
cuidadosamente para dar cuenta de las diferencias culturales de los
pueblos indigenas. No obstante, a la vez que esas diferencias basicas dan
muestra de la gran diversidad cultural, son indicio de una extraordi-
naria semejanza en los criterios de diferenciacion. Todos tienen territorio,
poblacion, etc,. Por ello, las organizaciones indigenas son un extraordi-
nario laboratorio de interculturalidad, pues participando representantes
de pueblos tan distintos, con idiomas ciertamente incomunicables —
por eso se habla espafiol, pero eso no hace menos indigena, ya quisiera
muchos colombianas tener la posibilidad de hablar un segundo idioma—
han llegado a acuerdos fundamentales para desarrollar coordinada y
unanimente una serie de demandas, conquistar derechos y obtener una
presencia diferente en ciertos espacios del Estado. No como se querria en
democracia, pero al fin y al cabo.

Dichas realidades, es decir tanto las sustanciales como las basicas,
permiten vislumbrar las diferencias fundamentales, tanto en términos
culturales, como en términos sociales y juridicos. Su anterioridad a la
formacion nacional colombiana, su diferencia cultural respecto de la
sociedad nacional, la especificidad de cada una cultura que no puede
ser subsumida en ninguna otra. La diferencia fundamental es una

196



AUTONOMIA

anterioridad estructural hecha principio guia para la percepcion de la
diversidad de los pueblos indigenas. Tres nociones se derivan de ello,
las cuales deberian tenerse siempre presentes porque a la postre podrian
constituirse en ejes de fundamentacion para algunos de los derechos
basicos del ejercicio de la potestad de impartir justicia: la jurisdiccion de
los sistemas juridicos de los pueblos indigenas, la competencia primitiva
de las autoridades indigenas, y la coordinacion jurisdiccional basica.

Los pueblos pueden ser pensados también como comunidades lingiiisticas

“Una comunidad lingiiistica es toda sociedad humana que, asenta-
da histéricamente en un espacio territorial determinado, reconocido
0 no, se autoidentifica como pueblo y ha desarrollado una lengua
comiin como medio de comunicacion natural y de cohesion cultural
entre sus miembros. La denominacion lengua propia de un territorio
hace referencia al idioma de la comunidad historicamente establecido
en este espacio” (Ordoriez).

Poco a poco para los colombianos va resultando familiar el término etnia
y sus derivados: grupo étnico, minorias étnicas, conflicto étnico, etnoedu-
cacion, etnolingiiistica, etnodesarrollo, etc... Supone esta aparicion una
critica al término que sustituye: indigena; sin embargo, ella se encuentra
rezagada. Parece ser que étnico e indigena fueran sinonimos, pero segtin
Bonfil Batalla, no lo son:

“La etnia, como categoria aplica para identificar unidades socio-
culturales especificas, resulta ser una categoria de orden mds
descriptivo que analitico. En efecto, si hablamos de... (Guambianos,
Kunas, Emberas, Pastos, Paeces)... hacemos referencia a las carac-
teristicas distintivas de esos grupos y no a su posicion dentro de
las sociedades globales de las que forman parte... (como lo hace la
categoria de indigena)... la quiebra del orden colonial significa la
desaparicion del indio, pero la desaparicion del indio no implica la
supresion de las entidades étnicas” .

Esta cita nos remite al planteamiento de Maria Teresa Findji, resefiado en
el apartado anterior. De hecho aunque hay un acercamiento la discusion
es vigente pues parece que no ha evolucionado mucho. Otro problema,

197



UNIDAD 4

que incluso tiene Bonfil, es el hecho de suponer una homogeneidad en
las entidades socioculturales que la categoria etnia representa, y eso no
es asi. Las malocas, que son simbolo de la unidad, no son mas que, segtin
Horacio Calle, un espacio de pugnas entre los clanes Witoto. El problema
se complica si el ejemplo se traslada a etnias con presencia demografica
alta, territorio extenso y division en comunidades o pueblos, como el caso
de los Paeces e Inganos.

Algunos autores piensan que “lo étnico” responde a una propuesta poli-
tica que aglutine a las comunidades en torno a un proyecto. Por eso cuando
se afirma que en Colombia hay mas de 80 etnias, se soslaya que muchas
de ellas no existen como etnias, sino como comunidades dispersas y a
veces hostiles unas a otras. La homogeneidad es un deseo del Estado, de
lideres o de antropologos, pero no la realidad de ellas.

Debo recordar la siguiente anécdota, con una triple finalidad. Mostrar el
lugar de la nocion de pueblo entre los indigenas, donde realmente la ratio
fundamentalis no es indigena, sino que es pueblo. Esa afirmacion podria ser
debatida largamente por los pueblos indigenas dado que la espiritualidad
se enmarca en el término indigena y no en pueblo, pero en realidad el
pueblo lo significa todo. Es el pueblo, la etnia, la que da la razon de exis-
tencia. Ser guambiano no es pertenecer a lo indigena, si no que se pertenece
al pueblo guambiano que ha sido calificado por la historia como indigena.

Por eso se puede decir el pueblo alemdn, que entre otras cosas, definio
la razoén espiritu de pueblo, como identidad étnica o nacional. De tal
manera que lo aqui debe entenderse es que la autonomia jurisdiccional se
legitima en tanto que existe un sistema juridico; la autonomia politica se
legitima en tanto que existe un pueblo.

Las formas de acceder a un pueblo son de distinta manera: wichi o tobas
argentinos son humanos, los nasa son gente, etc.. Pero por ejemplo, Volk,
peuple, pueblo, etnia, folk, son términos asociados a un concepto, el cual
no rifie. Sino que se le asigna significacion. Por tratarse de un lugar
comun —la antropologia no se ha puesto en el detalle de reinterpretar las
definiciones de grupos étnicos... todo parece igual, pero no lo es. Aqui
la nocion de pueblo indigena seria un pleonasmo. Todo pueblo es indi-
gena, en tanto que indigena. Pero como hemos visto, indigena es una

198



AUTONOMIA

categoria. La que en verdad da origen a los derechos es el haber nacido
en un pueblo. Por ello los jueces y hasta los antropdlogos se confunden
con los obiter dictat.

La vieja mentalidad de comunidad es atraso, sociedad es progreso;
comunidad es pequena. Entonces una etnia es una etnia, es un pueblo
minusvalido de entrada; el convenio 169 establece esa limitacion juridica.
No en el sentido de las relaciones internacionales. Ese es un significado,
que si bien no esta reconocido en el mundo de la naciones, no dejan de ser
pueblos, incluso en el mismo sentido internacional. Es mas en los libros
sobre nacionalismo no deja de sorprender que son las definiciones antro-
pologicas. La filosofia romdntica define pueblo en el sentido de lo que los
antropdlogos entienden por etnia.

La anécdota corresponde a un evento acaecido en el Macizo Colombiano:
alli un periodista se acerco:

— Ustedes son indigenas?

— Somos yanaconas. Respondid

— Son indigenas yanaconas repostd el periodista.
— Somos del pueblo yanacona.

Traten de evitar el término “indigena” al término pueblo. Y parece que
no tuvieran nada en las manos, que se pierden las reivindicaciones. Pero
digan el etnonimos, guambiano, paez.

Las resistencias a retirar el término indigena generan una respuesta
emocional como si quisiera uno quitar unos derechos, no. Todos los dere-
chos se restituyen cuando uno dice guambiano. También cuando uno
comienza a responder con el mismo nombre. Pero no se puede negar que
la intencion es desmontar el estatus del rustico, miserable y menor. Una
mentalidad que agobia. Recordemos que esas creencias son las que hacen
inoperante el modo mediante el cual impartimos justicia.

199



UNIDAD 4

10.1. Estado Social de Derecho

Por qué se dice que los colombianos desconocen sus derechos? ;Por qué
se habla de la completa falta de conocimiento sobre el funcionamiento de
las instituciones que imparten justicia? ;Por qué los colombianos no creen
la justicia? Un antiguo libro de antropologia juridica mencionaba que en
las sociedades urbanas la gente solo se ponia en contacto con el derecho
cuando lo necesitaba, iinicamente cuando podia instrumentalizarlo. En
cambio, en los pueblos indigenas la gente vivia en una permanente juri-
dicidad, pues el derecho al ser consuetudinario abarca hasta las cosas
mas simples de la vida cotidiana.

Esa caracteristica se ha resaltado de manera notable en las intervenciones
de los indigenas que se han elegido en este mddulo para explicar su
percepcién del mundo juridico.

“La forma de administrar justicia es milenaria y no es de ayet, no
es implementada por medio de afuera sino desde que existimos como
pueblos aqui en Colombia, o de todos los pueblos que existimos
tenemos, ese origen. La justicia para nosotros no es la lista de pro-
blemas sino que la justicia para nosotros es el mantener el equilibrio,
la armonia entre el ser humano y la naturaleza. Si yo estoy bien
armonicamente, internamente, yo como persona como ser humano,
igualmente si trasmito esa espiritualidad a mi familia, a mi comuni-
dad, entonces, puedo decir que estoy obrando correctamente, puedo
decir que es justo, justicia no es cuando llega ya con un error come-
tido, y ya empezar ya las sanciones.” (Entrevista)

Dicho argumento demuestra que los pueblos indigenas no viven un estado
de naturaleza, sin dios ni ley, como todavia se piensa en algunos circulos
judiciales que no se detienen a pensar -mas alld de los prejuicios de cierta
racionalidad moderna- en lo que esto puede significar., ni las implicaciones
tan profundas que tiene a la hora de poner sobre la mesa el tema de la justicia.

Las concepciones culturales del derecho de los pueblos indigenas se
caracterizan por su intimidad y por el cardcter comunitario. Pero sobre
todo por una conciencia histérica y una sensibilidad hacia cualquier
mecanismo de imposicion. Esa cultura del didlogo y no del someti-

200



AUTONOMIA

miento es una fuerza motora que es necesario tener en cuenta a la hora
de responder a la pregunta sobre qué necesitan conocer los pueblos indi-
genas del Sistema Judicial Nacional.

El Estado colombiano y su sistema judicial descansan en la interpretacion de
las limitaciones de los principios de pluralismo cultural y de la autonomia de
los pueblos indigenas a la luz de la Constitucion Politica. Existe una amplia
y muy estudiada jurisprudencia respecto del reconocimiento de la diver-
sidad étnica y cultural de los colombianos. La Constitucion reconoce expre-
samente la diversidad étnica y cultural de la nacién colombiana y ordena la
proteccion y el respeto de la integridad e identidad de las comunidades indi-
genas. Con miras a la materializacion efectiva de estos propositos, se estable-
cieron un conjunto de derechos y de garantias especiales que reconocen y
refuerzan los sistemas de creencias y valores de los diferentes grupos cultu-
rales, asi como sus usos y costumbres, todo ello dentro de un espiritu de
mutuo respeto de las diversas concepciones de mundo.

En sus articulos 1 y 7, el texto constitucional incluye el pluralismo como
uno de los principios constitucionales fundamentales e impone al Estado
proteger la diversidad étnica y cultural. Estos dos mandatos, junto con
el articulo 9% que reconoce el derecho a la autodeterminacion de los
pueblos, constituyen el marco de referencia dentro del cual es necesario
evaluar las relaciones, y los limites de dichas relaciones, de las diferentes
culturas que cohabitan el territorio colombiano y se rigen por la misma
Constitucién. En efecto, la Constitucion reconoce que dentro de la pobla-
cion colombiana y dentro de su territorio, coexiste junto a la generalidad
de los ciudadanos, un conjunto de nacionales cuya diversidad étnica y
cultural debe protegerse y garantizarse mediante instituciones que, en
cierto grado, justamente por esta razon, se forman en el principio de auto-
determinacion.

“Los pueblos indigenas son sujetos de derechos fundamentales. El re-
conocimiento exclusivo de derechos fundamentales al individuo, con
prescindencia de concepciones diferentes como aquellas que no admi-
ten una perspectiva individualista de la persona humana, es contrario
a los principios constitucionales de democracia, pluralismo, respeto
a la diversidad étnica y cultural y proteccion de la riqueza cultural.”
Ciertamente, cada comunidad indigena es un verdadero sujeto colec-

201



UNIDAD 4

tivo y no una sumatoria de individuos particulares que comparten
una serie de derechos o intereses difusos (C.P., articulo 88).

Se relacionan esos derechos con el territorio, la autonomia en el manejo
de sus propios asuntos, el uso de su lengua y, en fin, el ejercicio de la
jurisdiccion conforme a las normas y procedimientos plasmados en sus
usos y costumbres, siempre que no sean contrarios a la Constitucion y a
las leyes de la Republica. Dicho reconocimiento se ve reflejado en nume-
rosos preceptos constitucionales que lo refuerzan y complementan:

“Es asi como a partir de los articulos 1°, 7°y 9° de la Carta Politica
se desarrolla un amplio marco normativo con los articulos 8° (protec-
cién de la riqueza cultural de la nacion), 10° (oficialidad de lenguas
y dialectos de los grupos étnicos), 68° (respeto a la identidad en ma-
teria educativa), 70° (cultura como fundamento de la nacionalidad
colombiana y reconocimiento de la igualdad y dignidad de todas las
culturas), 72° (proteccion del patrimonio arqueoldgico de la nacion),
246° y 330° (que conceden a las comunidades indigenas la atribu-
cion de regirse por sus normas y procedimientos ancestrales). A este
respecto, no sobra advertir que las normas constitucionales citadas,
sobre las cuales se funda la especial proteccion que se dispensa a las
comunidades indigenas, se ven reforzadas y complementadas por lo
dispuesto en el Convenio N°169 de la O.1.T., sobre pueblos indigenas
y tribales en paises independientes, aprobado por Colombia mediante
la Ley 21 de 1991.” (Manuel José Cepeda)

El principio de diversidad étnica y cultural se encuentra en una relacion
de tension con el sistema de derechos fundamentales consagrado en la
Constitucion, toda vez que, mientras el primero persigue la proteccion y
aceptacion de cosmovisiones y parametros valorativos diversos e, incluso,
contrarios a los postulados de una ética universal, el segundo se funda
en normas transculturales y universales que permitirian la convivencia
pacifica entre las naciones.

Esta tension valorativa no exime al Estado de su deber de preservar la
convivencia pacifica (C.P, articulo 2°), motivo por el cual esta obligado,
a un mismo tiempo, a garantizar los derechos de todas las personas y
a reconocer las diferencias y necesidades particulares que surgen de la

202



AUTONOMIA

pertenencia de esas personas a grupos culturales especificos.: En esta
labor de equilibrio, el Estado debe cuidarse de imponer alguna particular
concepcion del mundo pues, de lo contrario, atentaria contra el principio
pluralista (C.P, articulos 1° y 2°) y contra la igualdad que debe existir
entre todas las culturas (C.P, articulos 13 y 70).

Para la resolucién de la tension antes expuesta, la Corte ha sido clara
en que ella debe hacerse a la luz de las particularidades de cada caso
concreto, segtin la cultura involucrada, su grado de aislamiento o inte-
gracion respecto de la sociedad mayoritaria, etc. De cualquier forma,
debe evitarse la violencia cultural consistente en ignorar las categorias
con las cuales el indigena comprende el mundo que lo rodea y dirige su
comportamiento. De otra parte, el espacio de indeterminacion de las
normas constitucionales debe permitir que aflore la interpretacion que
mejor capte las circunstancias y la posicion cultural de las comunida-
des indigenas y de sus miembros (interpretacion pro indigena).

Estructura del Estado Colombiano. La Constitucion de 1991 establece
tres poderes de gobierno: legislativo, ejecutivo y judicial. Confiri6 atribu-
ciones mas amplias al Poder Legislativo para ejercer control politico sobre
el Gobierno y reforz¢é la independencia del Poder Judicial y la funcion de
revision judicial de los actos legislativos y administrativos.

ORGANIGRAMA DEL ESTADO COLOMBIANO

o

§=-

203



UNIDAD 4

El Poder Legislativo, esta formado por el Senado y la Cdmara de Repre-
sentantes, que conjuntamente forman el Congreso colombiano, sesiona en
la capital del pais, Bogota. La funcion del Congreso es enmendar la Cons-
titucion, sancionar leyes y ejercer el control politico del Gobierno, todos
sus miembros son electos directamente por el pueblo por un periodo de
cuatro afnos. El Senado tiene 100 miembros electos a nivel nacional y los
miembros de la Cdmara de Representantes son electos por departamentos.
Se reservan dos bancas adicionales en el Senado para representantes de los
pueblos indigenas. La ley puede prevé la elecciéon de miembros a la Cdmara
de Representantes por un sistema no basado en distritos, para garantizar la
participacion de grupos étnicos y minorias politicas.

El Congreso puede otorgar amnistias o indultos por delitos politicos,
aprobar o rechazar tratados suscritos por el Gobierno con otros Estados o
con organismos internacionales, dar prioridad a los proyectos de leyes de
aprobacion de tratados sobre derechos humanos, y conferir al Presidente
de la Republica facultades extraordinarias especificas para dictar normas
con fuerza de ley cuando lo requiera el interés publico.

El Poder Ejecutivo, estd encabezado por el Presidente de la Republica,
que cumple funciones de Jefe de Estado, Jefe de Gobierno y suprema
autoridad administrativa, por los miembros del Gabinete y los direc-
tores de los departamentos administrativos. El Presidente debe cumplir
y hacer cumplir la Constitucion y las leyes de Colombia, y garantizar los
derechos y libertades de todos los colombianos.

El Poder Judicial, es el de la administracion de justicia; en Colombia esta a
cargo de la Corte Constitucional, la Corte Suprema de Justicia, el Consejo de
Estado, el Consejo Superior de la Judicatura, la Fiscalia General de la Nacion,
la jurisdiccion Especial Indigena, la Jurisdiccion Especial de Paz, y los
tribunales y jueces y las autoridades indigenas de los 84 sistemas juridicos
indigenas, y el sistema de justicia penal militar. La judicatura goza de inde-
pendencia para adoptar sus decisiones y sus procedimientos son publicos.

La Corte Suprema, es el tribunal de mayor jerarquia en la jurisdiccion
ordinaria. La Corte misma lleva a cabo la eleccion de los 23 magistrados,
a partir de listas de candidatos presentados por el Consejo Superior de la
Judicatura. Los magistrados prestan servicios por un plazo de ocho afios.

204



AUTONOMIA

Los miembros de la Corte sesionan en plenario y en cdmaras separadas
para entender en apelaciones en materia civil, penal y laboral.

La Corte Suprema de Justicia tiene cardcter de tribunal de ape-
laciones, pero también es competente para investigar y juzgar a
determinadas autoridades de alto nivel en primera instancia por
cualquier transgresion punible de la que sean acusados. Esas autori-
dades son el Presidente de la Repuiblica, los miembros del Gabinete,
el Fiscal General, el Procurador General, el Defensor del Pueblo,
otras autoridades de alto rango y miembros del Congreso. La Corte
Suprema actiia también como Tribunal de Casacion, inclusive en ca-
sos que se ventilan ante el sistema de justicia penal militar.

El Consejo de Estado es el tribunal de mayor jerarquia en la
jurisdiccion de lo contencioso-administrativo. Veintiséis magistra-
dos son electos al Consejo de Estado por ese mismo cuerpo a partir
de listas de candidatos presentados por el Consejo Superior de la
Judicatura. Los magistrados prestan servicios por un plazo de ocho
anos. Los miembros del Consejo de Estado sesionan en plenario
y en la cdmara de lo contencioso-administrativo, asi como en las
camaras de asesoramiento y servicio civil.

La cdmara de lo contencioso-administrativo entiende en acciones
de nulidad basadas en inconstitucionalidad de decretos dictados
por el Gobierno Nacional que no sean de competencia de la Corte
Constitucional. También entiende en casos de ilegalidad de actos ad-
ministrativos nacionales dictados por cualquiera de los poderes de
Gobierno o por entidades privadas que cumplan funciones puiblicas.
La tercera seccion de la camara de lo contencioso-administrativo se
ocupa de cuestiones de reparaciones directas por actos y omisiones
gubernamentales que causen perjuicios a las personas. Estos proce-
dimientos comprenden aquellos en que el Estado es demandado por
violaciones a los derechos humanos cometidas por sus agentes.

La Corte Constitucional es la Corte que tiene a su cargo la ju-
risdiccion constitucional establecida como parte del sistema judicial
colombiano. El Senado elige a los magistrados de la Corte Consti-
tucional por un plazo de ocho arios. Los magistrados deben estar

205



UNIDAD 4

206

capacitados en diferentes ambitos juridicos. La Corte Constitucio-
nal cumple varias funciones, incluidas las siquientes: 1) falla en
casos planteados por ciudadanos en que se impugnen por incons-
titucionalidad actos de enmienda de la Constitucion, por vicios de
procedimiento; 2) decide si la convocatoria de un referéndum o una
asamblea constituyente para enmendar la Constitucion es compa-
tible con la Constitucion, cuando se aducen errores procesales; 3)
falla en casos planteados por ciudadanos en que se impugnen por
inconstitucionalidad leyes o decretos con fuerza de ley, por razones
procesales o sustantivas; 4) se pronuncia sobre la constitucionalidad
de los decretos dictados por el Gobierno conforme a una declaracion
de estado de emergencia; 5) se pronuncia sobre la constitucionalidad
de los proyectos de leyes que el Gobierno haya impugnado como in-
constitucionales por razones procesales o sustantivas; 6) revisa las
decisiones de tribunales inferiores referentes a las acciones instaura-
das para la proteccion de ciertos derechos constitucionales (acciones
“de tutela”); 7) se pronuncia sobre la constitucionalidad de los trata-
dos internacionales.

El papel de la Corte como instancia definitiva en acciones de tutela,
que sirven para definir los derechos fundamentales, ha sido extrema-
damente positivo. La Corte ha dictado sentencias en que se ordena la
proteccion de los derechos de grupos indigenas.

La Fiscalia General de la Nacién, cumple funciones de investi-
gacion y acusacion. Puede adoptar medidas que garanticen que las
personas identificadas como sospechosas de haber cometido delitos
comparezcan ante los tribunales, inclusive a través del dictado de
ordenes de detencion preventiva. Dirige y coordina la labor de enti-
dades de investigacion que dependen de la Policia Nacional y otros
organismos similares. Por otra parte puede adoptar medidas destina-
das a proteger a victimas, a los testigos y a otras personas afectadas
por procedimientos penales.

La Fiscalia General de la Nacion estd formada por el Fiscal General, los
fiscales delegados y otros funcionarios. La Corte Suprema de Justicia
elige al Fiscal General de la Nacién a partir de una lista de candida-
tos presentados por el Presidente, por un periodo de cuatro afnos. La



AUTONOMIA

Fiscalia General forma parte del Poder Judicial y goza de autonomia
administrativa y presupuestaria. La Fiscalia General es competente
para adoptar medidas, de oficio o a partir de denuncias, encaminadas a
investigar delitos y acusar a los sospechosos ante las cortes y tribuna-
les competentes en el sistema de justicia ordinario y regional.

El Consejo Superior de la Judicatura, es competente para resol-
ver los conflictos de competencia entre las diferentes jurisdicciones.
Por lo cual tiene un cometido que influye considerablemente en
los casos referentes a la jurisdiccion indigena. Esta funcion reviste
importancia en los casos de derechos humanos cuando el Consejo
Superior suele tener que resolver si un caso pertenece a la jurisdic-
cion de la justicia ordinaria o del sistema de justicia militar o de la
jurisdiccion de los pueblos indigenas.

Esta dividido en la Sala Administrativa y la Sala Jurisdiccional
Disciplinaria. La primera estd formada por seis magistrados, dos
de los cuales son electos por la Corte Suprema, uno por la Corte
Constitucional y tres por el Consejo de Estado. La Sala Jurisdiccio-
nal Disciplinaria estd formada por siete magistrados electos por el
Congreso. El Consejo Superior de la Judicatura cumple numero-
sos cometidos administrativos e institucionales vinculados con los
tribunales colombianos y con el ejercicio del derecho en Colombia.
Por ejemplo, prepara listas de candidatos para nombramientos en el
Poder Judicial, castiga las faltas cometidas por miembros de la judi-
catura y abogados en ejercicio de su profesion, controla el desemperio
de los bufetes de abogados y prepara el proyecto de presupuesto del
Poder Judicial.

Tribunales penales militares, De los delitos cometidos por los miembros
de la Fuerza Publica en servicio activo y en relacion con el mismo servicio,
conoceran las cortes marciales o tribunales militares, con arreglo a las
prescripciones del Cédigo Penal Militar. Art. 221 const. Esta disposicion
se aplica a los miembros de la Policia Nacional asi como a los miembros de
las Fuerzas Militares (Ejército, Armada y Fuerza Aérea), que en conjunto
constituyen la Fuerza Publica. La justicia penal militar ha sido organi-
zada en Colombia a través de las disposiciones del Codigo Penal Militar.

207



UNIDAD 4

Jurisdiccion Eclesidstica. No cabe duda de la existencia y habilitacion, por
mandato de la Constitucion, de jurisdicciones eclesiasticas, lo que hace que,
mediante la accion de tutela no puedan suplantarse esas jurisdicciones, y
menos aun, imponerse en ellas decisiones judiciales que puedan obstacu-
lizar su auténomo funcionamiento. Autonomia que no puede entenderse,
ni la larga tradicion juridica de la Iglesia Catolica en el mundo de occidente
permite suponerlo en el caso concreto, como una prerrogativa sin fron-
teras que pueda alterar el concepto integrador de la vida social, propio de
las decisiones judiciales, menos ain cuando se ocupen de instituciones de
tanto valor social como el vinculo matrimonial, su nulidad y sus efectos
civiles, sociales y éticos. No seria, en condiciones de equilibrio, licito, por
via de la tutela interferir en una jurisdiccion eclesiastica, como no lo es la
intervencion en una jurisdiccion ordinaria o especial.

Organos de control. El Ministerio Ptblico y la Contraloria General de la
Republica son los érganos de control y no pertenecen a ninguno de los
tres poderes descritos. La Contraloria supervisa la administracion de los
fondos publicos, el Ministerio Ptblico ejerce la vigilancia superior de los
funcionarios del Estado para la proteccion de los derechos humanos y la
defensa de la Constitucion y las leyes de Colombia, y se compone de la
Procuraduria General de la Nacion y la Defensoria del Pueblo.

Procuraduria General de la Nacién. La Procuraduria Gene-
ral se encarga de realizar investigaciones disciplinarias e imponer
sanciones a todos los funcionarios del Estado. Esta facultada para
investigar violaciones de derechos humanos y eventualmente dispo-
ner la separacion del servicio de miembros de las Fuerzas Militares,
de la Policia Nacional o de cualquier otro organismo estatal respon-
sable de esas violaciones. La Procuraduria General de la Nacion
estd dividida, para el cumplimiento de estas funciones, en procu-
radurias delegadas. Por ejemplo, existen procuradores delegados
para los derechos humanos y pueblos indigenas. La Procuraduria
General puede intervenir también en procedimientos judiciales y
administrativos, sin excepcion. En la prdctica, esta facultad permi-
te al personal de la Procuraduria solicitar la acusacion de personas
adicionales en casos penales, la apertura o clausura de investiga-
ciones, la formulacion de cargos, etc., tanto en el sistema de justicia
penal ordinario como en el de justicia penal militar.

208



AUTONOMIA

La Procuraduria General estd facultada para realizar investigaciones
e imponer sanciones disciplinarias contra las autoridades judiciales
que actiien impropiamente en el curso de los procedimientos penales,
tanto en lo referente al sistema de justicia penal ordinario como al de
justicia penal militar. Esta facultad puede constituir un instrumen-
to importante para combatir la impunidad en la administracion de
justicia penal. No obstante, la Comision entiende que esas investiga-
ciones de la Procuraduria rara vez han culminado en forma positiva.

Defensoria del Pueblo. La Defensoria del Pueblo se ocupa de
promover y proteger los derechos humanos. En consecuencia es
responsable de realizar actividades de educacion, capacitacion y
publicidad referentes a temas de derechos humanos. Ademds es com-
petente para invocar el derecho de habeas corpus e incoar acciones de
tutela. La Defensoria ha cumplido también una labor importante en
relacion con las poblaciones indigenas.

10.2. Poblacién

En una comunidad ingana del putumayo, una lidereza me explico,
al pasar por una chagra que habian quemado, lo siguiente. “Asi es mi
comunidad. Como esa chagra. La quemaron y casi no quedd nada. Ahora
saldrdn retonos y de las cenizas volvera a crecer el maiz. Asi es mi comu-
nidad, como ese maiz.” La poblacion estadisticamente es una cifra, en la
realidad es ceniza, o, en el mejor de los casos, cogollo.

Lapoblaciéonindigenacolombianase presentaenmacroregiones; un primer
acercamiento a los pueblos indigenas en Colombia, puede lograrse con los
criterios de la ONIC, Organizacion Indigena de Colombia. Destacan en la
Guajira los Wayuu, en el Magdalena los Ijca, Samka, Kaggaba y Wiwa;
en el Cesar los Chimila; en el Pacifico y Occidente Andino los Noanams,
Emberd y Waunana; en el Sur Andino los nasa, Guambianos, yanaconas,
a'wa Coaiquer, Kamsa e Inga; y en el orinoco y amazonas los Ticuna,
Tukano, Yukuna, Nukak, Desana, Huitoto, Kubeo, Kofan, y, Siona, eentre
otros, y en los Llanos Orientales los Guahibo, Saliva, Achagua y Piapoco.

209



UNIDAD 4

Estos pueblos hablan idiomas distintos al espanol, pertenecientes las
familias Chibcha, Arawak, Caribe, Quechua, y Makd, entre otras. Habitan
distintos tipos de regiones que van desde lo desértico hasta lo tropical
hiimedo. presentando una diversidad cultural amplia producto de las
multiples variaciones socioculturales que conllevan las adaptaciones.

Llamamos Pueblos Indigenas a aquellas personas que habitaron en una
tierra antes de que ésta fuera conquistada por las sociedades coloniales y
que se consideran distintos a las sociedades que actualmente gobiernan
estos territorios. “Son comunidades, pueblos y naciones indigenas los
que, teniendo una continuidad historica con las sociedades anteriores a la
invasion y precoloniales que se desarrollaron en sus territorios, se consi-
deran distintos de otros sectores de las sociedades que ahora prevalecen
en esos territorios o en partes de ellos. Constituyen ahora sectores no
dominantes de la sociedad y tienen la determinacion de preservar, desa-
rrollar y transmitir a futuras generaciones sus territorios ancestrales y su
identidad étnica como base de su existencia continuada como pueblo, de
acuerdo con sus propios patrones culturales, sus instituciones sociales y
sus sistemas legales” (ONU GENERAL E/CN.4/Sub.2/1994/2)

Los indigenas son ¢.300 millones de personas y ocupan un 20% de la
superficie terrestre. Los Pueblos Indigenas son muy diversos y viven en
practicamente todos los paises y en todos los continentes del mundo;
forman un espectro de humanidad, desde los tradicionales cazadores —
recolectores y granjeros hasta los escolares de derecho. En algunos paises,
los Pueblos Indigenas constituyen la mayoria de la sociedad, en otros,
en cambio, comprenden solo pequeiias minorias. Los Pueblos Indigenas
estan preocupados por conservar la tierra, proteger la lengua y promover
la cultura. Algunos de ellos se esfuerzan por preservar los tradicionales
modos de vida, mientras que otros, en cambio, buscan mayor participa-
cion en las estructuras actuales. Como toda cultura y civilizacion, los
Pueblos Indigenas estan siempre adaptandose a los cambios en el mundo.
Los Pueblos Indigenas reconocen sus problemas y trabajan para la auto-
determinacion; basada en el respeto por la Tierra.

A pesar de tal gran diversidad en las comunidades indigenas alrededor
del mundo, todos los Pueblos Indigenas tienen algo en comun: todos
ellos comparten una historia de injusticias. Los Pueblos Indigenas han

210



AUTONOMIA

sido matados, torturados y esclavizados. En muchas ocasiones, han sido
victimas de genocidio. Se les ha negado el derecho a participar en los
procesos de gobiernos de los actuales sistemas democraticos. Conquistas
y colonizaciones han intentado robarles su dignidad e identidad, asi como
su derecho fundamental a la auto-determinacion.

10.3. Relaciones interétnicas

El asunto de los pueblos indigenas tiene que ver estrechamente con las
relaciones que los Estados de distintas formaciones econémico-sociales
adoptan respecto de ellos. El ex—magistrado de la corte constitucional,
Cifuentes Mufioz, senald que “es necesario comprender la forma como —
el Estado— manifesté —y manifiesta— su poder respecto de los pueblos
autdctonos” . En Colombia los indigenas dejaron de ser salvajes que van
reduciéndose a la vida civilizada y dejaron de tener la tutela eclesiastica
(Ley 89 de 1890), para ser considerados como pueblos a los cuales es deber
del Estado garantizarles autonomia jurisdiccional y administrativa (Ley
21 de 1991). Ese tema en la literatura antropologica y politica se ha deno-
minado cuestion étnico-nacional.

Las relaciones interétnicas lo que nos ayudan es a entender como, a manera
de la larga duracion o de la mentalidad, se produce exclusiéon o discrimi-
nacion con el indigenas. Las relaciones con la sociedad mayor, los temores
infundados, como si algo de ello funcionara. Esimportante dado que en las
relaciones interétnicas, las historias de lo cotidiano, de la exclusion, dejan
los sedimentos culturas (hay quien dice que las culturas son, precisamente,
palimpsestos. Hay exclusion de la historia cuando la relacion interétnica,
que es también intercultural, le impide a los indigenas movilizarse.

Las luchas indigenas son contra el Estado que les ha correspondido.
Pero ella es una expresion de una batalla cultural, de resistencia que es
importante sensibilizar. Si las guerras fueran exclusivamente por formas
culturales entre oprimidos y opresores. El mundo serian muy facil, pero
mientras que los mandones de indios doblegaban a sus comunidades, y
se hacian legendarias reuniones, ;qué estaba pasando? Qué esta pasando
hoy en dia cuando un pueblo indigena recibe una ayuda financiera de
Espafia, ;deberia dejar de recibirla porque los espafioles acabaron con los

211



UNIDAD 4

indios, y el fuero indigena? Ahora eso no es parte de la historia indigena.
Pues si todo es afirmativo, estamos desentrafnando una logica intercul-
tural para advertir: el sentido de la cooperacion, pero también las formas
como nosotros percibimos la historia. ;Qué hacemos con el protector de
indios: que era una figura colonia que los protegia?

Claro, mucho indigenas sacrificaron sus lenguas, pero no el sentido de
pertenencia a su pueblo, otros que tenian sus idiomas se han tenido que
ocultar porque el estigma es muy pesado. Pero también decir, que preser-
varon sus lenguas porque era el modo de colonizarlos. Las luchas indi-
genas tienen que ver entonces: no con la colonia conquista y republica,
que desde luego son los periodos de la colonizacién.

Dicha cuestion puede ser abordada desde la versatilidad que tienen
algunos pueblos indigenas para relacionarse con la sociedad nacional
mas que otros. La versatilidad como cualidad de la facilidad de adapta-
cion a los cambios ha sido malinterpretada por el uso comun y corriente
del concepto de aculturacion, el cual quedo finalmente reducido a una
doble y equivoca significacion: “pueblo que ha perdido la cultura” y
“pueblo que al perder rasgos culturales ha perdido la capacidad de dife-
renciarse”, significaciones que corresponden mas exactamente al término
deculturacion.

La aculturacién, empero, como se refiere a la recepcién y asimilacion
selectiva de rasgos culturales de un pueblo por parte de otro, implica el
mantenimiento de las pautas culturales propias y sus cualidades diferen-
ciales, separadas en cada uno de los pueblos en contacto, junto con las
etnicidades o identidades étnicas. Es obvio que la recepcion y la asimila-
cion de elementos culturales es una practica consustancial a todo proceso
cultural, sin la cual no existiria dindmica cultural alguna . Se podria
decir que la historia de la humanidad es un proceso de permanente inter-
cambio cultural, de permanente aculturacion, lo que constituye un valor
positivo y no un valor negativo.

Como el término aculturacion se presta a confusiones, baste entender que
los pueblos indigenas cambian por evolucion propia como por contacto
con otras culturas, pero no pierden sus rasgos propios y su caracter autdc-
tono. No podriamos en pleno siglo XXI llegar ad absurdum argumentando

212



AUTONOMIA

que para poderles impartir justicia los pueblos y las personas indigenas
deberia estar culturalmente lo mas cercanos a sus parientes del siglo XV,
aun asi los jueces se verian en problemas para explicar el matrimonio de
Bochica y de Bachué. Asi la identidad indigena del pueblo guambiano es
la etnicidad de los guambianos, la cual podriamos llamar perfectamente
guambianidad.

La guambianidad pertenece tinicamente y sélo es de los guambianos,
y aunque es indigena no es posible que sea asimilada a la de los indi-
genas wayuu. La gente tiende a creer que porque un indigena —pdngase
por caso un sikuani o un yanacona— habla espanol, pierde su identidad
sikuani o yanacona. Es como si por hablar inglés, un colombiano dejara
de serlo; eso es inadmisible incluso si un colombiano angloparlante se va
a vivir a Estados Unidos, Australia o Inglaterra, incluso renunciando a
su nacionalidad, seguira haciendo “colombianadas” atin proponiéndose
a no hacerlas: “aunque la mona se vista de seda mona se queda”. Seguira
siendo colombiano, no de derecho, pero si de hecho.

Salta a la vista que lo anterior se refiere a los discursos juridicos, a las
acciones politicas, a las relaciones interétnicas concretas —por lo general
siempre conflictivas— en que se manifiesta la cuestion étnico-nacional,
y a las etnicidades, es decir, a las distintas significaciones que se cons-
truyen historicamente desde los pueblos para dar salida a los conflictos
étnico-nacionales. Un tema étnico-nacional hace referencia a una tension
politica entre dos fenémenos de la misma naturaleza, pero de distinta
magnitud y orientacion: en lo interno lo nacional es una potencia unifica-
dora mientras que lo étnico es una fuerza diferenciadora que se le opone
—casi siempre en resistencia— a la nacional; no obstante, en lo externo
lo nacional actiia como impetu diferenciador para dar sentido al caracter
independiente y soberano de un pueblo. Lo nacional describe los asuntos
de un pueblo en el contexto internacional, y lo étnico, los de un pueblo en
el marco de un estado nacional.

Cada marco estatal nacional ha trazado politicas respecto de los pueblos
indigenas que han incidido directamente en el tipo de reivindicaciones
y de luchas. Estados que han desconocido sistematicamente lo indi-
gena como el chileno, estados que lo han reconocido y han desarrollado
politicas de integraciéon muy poderosas como la del mexicano Instituto

213



UNIDAD 4

Nacional Indigenista transfigurado en el afio 2003 en la no menos pode-
rosa Comision Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas, CDI,
o estados que —como el colombiano— manejan una precaria institucio-
nalizacion que para demostrarla sirven de ejemplo la direccion de etnias
y el instituto colombiano de antropologia e historia, cuyas re-estructura-
ciones en estricto sentido gramaticales ni alteran las politicas desde hace
70 afios, ni amplian funcionarios, ni producen coberturas mas amplias.
Mientras que en Colombia se incluyen afrodescendientes y gitanos en la
direccion de etnias, México no tiene una politica tan fuertemente insti-
tucional para ellos como la indigenista. No obstante atienden de modo
indirecto poblaciones nominalmente afro-mexicanas .

Las relaciones con los estados es una variable importante para explicar
el tipo histdrico-politico de resistencia y de organizacion étnica de los
pueblos indigenas. La resistencia se dispone en movimientos indigenas y
la organizacion se expresa en las etnicidades, que son las conciencias de
defenderse como pueblos fortaleciendo los valores de las pertenencias a
ellos y sus solidaridades concomitantes. Para desarrollar esa conciencia
los pueblos indigenas emplean muchas energias. En particular, el caso de
los pueblos indigenas colombianos, su movimiento ha desarrollado un
esquema nacional, regional y étnico bastante complejo, el cual a la vez
que va fortaleciendo las 84 etnicidades particulares, impulsa varias orga-
nizaciones nacionales y regionales al interior de las cuales se confrontan
ideologias indigenistas de distinto cufio y se avienen varios grupos de
interés, demostrando con ello su dinamismo organizativo y politico. Han
construido la capacidad de gestion auténoma por pueblo y la solvencia
colectiva para la concertacion con organismos internacionales. El caracter
politicamente independiente del estado de las organizaciones y el poco
apoyo institucional a los programas indigenas fuertes, no obstante los
esfuerzos que individualmente realizan las instituciones, propician una
importante autonomia, aunque unas politicas muy severas contra ellos.

Respecto a las relaciones interétnicas, es preciso tener en cuenta, que
los pueblos yanaconas padecen conflictos con los no indigenas desde
el inicio de la conquista del territorio del Macizo Colombiano, en 1530.
Los mismos se reprodujeron en el periodo colonial, a pesar de las bonda-
dosas leyes para con los indios. El tipo de problemas que producen tales
relaciones, se desarrollan con mayor claridad en Caquiona desde 1700

214



AUTONOMIA

y se incrementan con la ejecucion de las politicas borbdnicas de final
del periodo colonial cuyo interés radicaba en concentrar a la poblacion
indigena dispersa. En 1778 “...consta que los indios de Almaguer, que se
llaman anaconas de distintos pueblos y quedan pasando por diversos
lugares sin tener asiento en ninguno y que esto se ve en grave detrimento
suyo espiritual y temporal por privarse por su separacion de las ayudas y
socorros que pueden mutuamente dar unos u otros... haga volver y resti-
tuir los indios a sus pueblos...(sic)” .

Mientras que la Corona y algunos funcionarios modernistas trataban de
conservar la poblacion indigena en relativo estado de garantias civiles,
la mayoria de pobladores no indigenas y algunos curas y funcionarios
locales, procuraban arrebatarselas para quedarse con sus tierras . La
benevolencia de las leyes no fue suficiente para proteger la accion judi-
cial, confesional y burocratica que estaba en manos de los adversarios
locales de los indios, cuya interesada animadversion a estos, produjo
litigios sentenciados siempre de manera injusta. Como sefiala Friede:
“Bastaba trasladar un litigio a Quito para que anos se conviertieran en
decenios. Asi, por ejemplo, el pleito de Agustin Papamija, iniciado en 1735
se resuelve en 1765, es decir, treinta y cinco afios después..” En espera
del fallo, las tierras siguieron ocupadas por los pobladores no indigenas
que con la tardanza del litigio se vieron favorecidos. Como obra en la
Accion de Tutela, el pastor aun generando el conflicto, solicita el beneficio
de continuar el culto en desmedro de los indigenas, que esperan pacien-
temente el fallo. Sin duda esta situacion me imagino habra incrementado
con mas fuerza espiritual el volumen del parlante, alterando la tranqui-
lidad basica de los vecinos. Como dirian algunos indigenistas radicales:
500 anos han pasado y nada nuevo bajo el sol.

Casi que sin solucion de continuidad, la dindmica interétnica de confron-
tacion de los derechos indigenas, no ha cesado desde la refundaciéon
de pueblos de indios producida con las reforma borbdnicas. Conflictos
siempre latententes con los no indigenas, forman parte de las representa-
ciones que éstos se hacen de aquellos, legitimando acciones de descono-
cimiento, como bien sirve de ejemplo el caso explicado. En San Sebastidn,
resguardo vecino de Caquiona y en donde también opera Antimio, mi
equipo de investigacion dio cuenta de la eficacia de dichas representa-
ciones para actuar sobre todas las formas culturales de los indigenas de

215



UNIDAD 4

ese lugar. Siendo los no yanaconas de San Sebastidn también catdlicos
redujeron la vieja iglesia del pueblo de indios a un teatro y construyeron
una nueva para atender a San Sebastian (los indigenas dicen que ese no
es el verdadero; el verdadero es San Sebacho, remanecido). La progresiva
ocupacion de la cabecera del pueblo por no indigenas y el relegamiento
de la masa indigena a Venecia, es otro de los contundentes resultados del
sutil, aunque decisivo, enfrentamiento interétnico. Cundo se aprobaron
las transferencias para los resguardos los no yanaconas de San Sebastian,
se postularon como indigenas para los oficios del cabildo manipulando
a los indigenas. La H. Corte se preguntara porque lo permiten... porque
en San Sebastidn como en Caquiona, donde todos comparten las mismas
imagenes, los mismos apellidos, etc., aunque con diferentes sentidos, los
iconos que se comparten se prestan a tales manipulaciones.

Los no indigenas vecinos de los resguardos del Macizo Colombiano no
son muy proclives a la tolerancia con los indigenas, se oyen frases diso-
nantes en sitios publicos. Sin embargo, no hay una confrontacion fisica
violenta. La concrecién de la friccion se materializa en hechos de desco-
nocimiento como el de José Antidio, que después reoriento la segunda
instancia del proceso. Los hechos que asi lo demuestran han sido tratados
e investigados minuciosamente en los trabajos de Claudia Lopez, Richard
Munoz, Juan Friede, Kathleen Romoly y en los propios ya citados . El
pueblo yanacona, ha sido ejemplo del silencio y de la paciencia, y del
reconocimiento —siempre esperanzado- de que llegue una ley y un admi-
nistrador de ella, que algtn dia les haga justicia. Desde luego, no se trata
de hacer especulaciones gratuitas sobre la situacion, por lo que quise
sefalar con los anteriores datos, que la pugna generada por Antidio es
producto de la misma historia, de la reiterada negacion de respeto a las
autoridades tradicionales y a la unidad de los yanaconas, que espero
haber ejemplificado historica y coherentemente. Los problemas actuales
que confrontan los yanaconas, en este caso particular los de Caquiona, a
pesar de una Constitucion e instancias que los protegen, son resultado de
su secular opresion por los no yanaconas. Mientras que para Antidio y
la IPUC el conflicto tiene importancia solo en la proporcion en que limita
sus derechos de poner parlantes y de realizar el culto dentro del territorio
de Caquiona, més no de profesarlo en privado o en otros lugares; para los
caquionejos el problema es cuestion de vida o muerte de su pueblo.

216



AUTONOMIA

TEMA 11

Gobierno

La descentralizacion sera implementada por las autoridades indigenas; ese
es un ejercicio de gobierno de los pueblos indigenas, por lo que ese ejercicio
sera considerado como una practica de Estado. La administracion de los
asuntos indigenas en el Estado, debera estar en concordancia con los dere-
chos indigenas. El gobierno propio es una reivindicacion historica de los
pueblos indigenas que tienen la necesidad de la interlocucion con el Estado
y sus comunidades, en una sociedad cuyo pacto fundamental cambio.

Se trata de un gobierno, que para garantizar el cumplimiento de los princi-
pios constitucionales, debe establecer las formas de gobierno auténomas,
para que de esa manera sea posible la coordinacion, la concurrencia y
la subsidiaridad con los resguardos, respetando la diversidad cultural
y étnica, y la convivencia pacifica entre indigenas y no-indigenas. Las
Autoridades Indigenas trabajan en el fortalecimiento del gobierno auto-
nomo indigena.

Este apartado se desarrolla procurando responder una pregunta ;que
deben conocer de lo nacional los pueblos indigenas para gobernar sus
territorios?. En principio el gobierno propio es como los indigenas llaman
a su propia forma de gobernar.

Segun el Magistrado Cepeda, se ha establecido el alcance y las limita-
ciones de la autonomia jurisdiccional y gubernamental que reconoce a
las autoridades indigenas en los articulos 246 y 330. Estas normas esta-
blecen en cabeza de las autoridades indigenas, como guardianas y repre-
sentantes de la singularidad cultural de su pueblo respectivo, un derecho
de contenido indeterminado a obrar conforme a sus propios usos y
costumbres asi como y el deber correlativo, e igualmente indeterminado,
de ajustar sus actuaciones a los mandatos de la Constitucion y las leyes.
Dado el grado de indeterminacién de los derechos emanantes de la auto-
nomia juridica y politica reconocida a las comunidades indigenas, la
Corte Constitucional ha sido la llamada a trazar los limites precisos de
tales principios y derechos.

217



UNIDAD 4

1) A mayor cohesion y autocontrol por parte del grupo y con el fin
de asegurar la conservacion de los usos y costumbres del grupo, se
reconoce una mayor autonomia;

2) Los derechos fundamentales constituyen los minimos juridicos
para la convivencia y bajo ningtin supuesto podran denegarse (lo cual
fue precisado en las sentencias que posteriormente se citaran para
evitar que se invoque cualquier derecho fundamental interpretado en
su sentido liberal cldsico para restringir indebidamente la diversidad
étnica y la autonomia);

3) Las normas de orden puiblico del derecho nacional priman sobre las
normas de las comunidades indigenas siempre que protejan un valor
constitucional de mayor peso que el principio de la diversidad étnica
y la integridad del grupo indigena. No por la sola existencia de una
ley contraria a las costumbres estas pueden ser desconocidas;

4) Los usos y costumbres indigenas priman sobre las normas disposi-
tivas del derecho nacional.

Qué aspectos deben conocer las autoridades indigenas del Sistema
Judicial Nacional

Los gobiernos indigenas deben conocer de sus capacidades en relacion con:

e Su poder y de los alcances de él.
e Su autoridad y de los alcances de ella.

e Lalegitimidad de sus derechos.

11.1. Gobiernos propios

Autonomia de los gobiernos indigenas. Los pueblos indigenas tienen
autonomia para decidir —conforme a sus practicas tradicionales y/o usos
y costumbres- si asumen o no el conocimiento de un caso; o si tienen
disponibilidad para asumir un juicio o si consideran que sean los jueces
ordinarios quienes lleven a término el juzgamiento. Dentro del ejercicio

218



AUTONOMIA

de las funciones jurisdiccionales por parte de las autoridades indigenas
es posible decidir si las asumen o no. Si la autoridad indigena se niega a
conocer un caso no estd incurriendo en una denegacion de justicia.

El nticleo esencial de los derechos de los pueblos indigenas es la autonomia
gubernamental, la autonomia jurisdiccional y la autonomia legislativa.
Esta altima en virtud de que los gobiernos indigenas tienen la potestad de
establecer normas y procedimientos propios que se ajusten a su culturay a
los nuevos retos de la imparticion de justicia en su jurisdiccion.

Capacidades de autonomia. La capacidad que tienen los gobiernos indi-
genas de establecer mecanismos de cooperacion internacional por si mismos,
sin necesidad de interpuesto Estado o persona, con organismos bilaterales y
multilaterales, Estados, gobiernos indigenas y naciones para el desarrollo de
uno o varios pueblos. La capacidad para desarrollar toda resistencia civil
y cultural a cualquier forma de tutelaje, clerical, estatal, militar, judicial y
académico que vulnere la autonomia integral de los pueblos indigenas.

El encuadramiento dentro de los marcos estatales dentro de los cuales
establecen relaciones de reciprocidad, respeto y reconocimiento para
poder articular e impulsar las propuestas de desarrollo de acuerdo con
sus usos y costumbres. Los pueblos indigenas tienen fuero, jurisdiccion
y competencia. Es decir tienen poder de Estado que pueden ejercer toto
coello en sus territorios y coordinadamente fuera de ellos. Asi como tiene
el poder de establecer las limitaciones del poder otorgado y la busqueda
de transformarlo para su bien si fuere necesario.

La capacidad de abanderar a nivel nacional e internacional e desarrollo
cultural, social, econémico y politico de los gobiernos indigenas y la respon-
sabilidad que tienen los Estados con el orden internacional. Al derecho a
considerarse naciones persistentes a los Estados en los que realizan su vida
politica y promover su reconocimiento en el contexto nacional e internacional.

La capacidad que tienen para ser representados por sus organizaciones
representativas en el marco del reconocimiento internacional de sus
derechos. Aprender que los Estados nacionales se engrandecen con el
desarrollo y promocién de los derechos de la diversidad de los gobiernos
indigenas. A ensefiar que es posible desarrollar formas complejas de la

219



UNIDAD 4

politica que impidan desarrollar formas sutiles de segregacion, exclusion,
neomarginalizacion y desconocimiento que aparecen cuando los Estados
dicen reconocer derechos de los pueblos indigenas.

e Deben saber que en Colombia se han iniciado iniciativas de fortaleci-
miento de los sistemas juridicos de los pueblos indigenas.

e Deben saber que no existe limitacion para el ejercicio de los derechos indi-
viduales y colectivos, siempre y cuando sean concordantes con lo estable-
cido para las buenas relaciones en el orden internacional y nacional.

e Deben prepararse para un largo camino en el que emergeran todas
las tradiciones que han negado sistematicamente la posibilidad de los
pueblos indigenas de ejercer sus derechos como pueblos.

Los gobiernos indigenas pueden hacer uso de los mecanismos de protec-
cién de sus derechos colectivos.

(Como se respaldan los gobiernos indigenas en el plano Internacional?

1. La jurisdiccion internacional mediante la cual los gobiernos indigenas
pueden tramitar la defensa de sus derechos como pueblos, en el marco
del ius gentium, y de instrumentos de proteccion de la identidad cultural
y la biodiversidad cultural y bioldgica.

e En relacion con este tema la experiencia del caso Wayu relatada en
este documento. El principio de la Jurisdiccion Universal, a la que
pueden llegar estados, ciudadanos y pueblos indigenas.

2. Los sistemas internacionales mundiales y regionales de proteccion de
los derechos humanos y de organizacion de las relaciones internacio-
nales, con sus respectivas instituciones:

e LaONU
e [aOEA
e PARLAMENTO ANDINO

2.1. Los sistemas de justicia organizados al interior de los sistemas regionales:

220



AUTONOMIA

Corte Interamericana de Derechos Humanos

Comision Interamericana de Derechos Humanos

Relator de Pueblos Indigenas

3. Organismos multilaterales que tienen por objetivo desarrollar rela-
ciones horizontales entre paises con las mismas tradiciones culturales o
con ciertos presupuestos de horizontalidad

e Convenio Andrés Bello
e Organizacion de los Estados Iberomericanos

4. Los tribunales internacionales, mundiales y nacionales, constituidos
para denunciar los asuntos de justicia que no han resuelto organismos
nacionales y regionales.

e Tribunal Russell
e (Observatorios de derechos humanos American Watch

5. Las agencias de cooperacion de los Estados y sus programas indigenas,
incluidas las agencias para el desarrollo de macroregiones, como Europa.

e Agencias de cooperacion de las representaciones diplomaticas en los paises.
e Agencias de cooperacion regionales (Europa)

6. Los sistemas propios de los pueblos indigenas que han logrado esta-
blecer para posicionarse en el &mbito internacional.

7. Sistema de cooperacion internacional y nacional privados y de
ONG,;s que apoyan el fortalecimiento integral de la justicia, asi como de
otras dimensiones del Estado, y quie posibiliten la implementacion de
programas de modo auténomo.

En el plano nacional la defensa de derechos se da por

1. El funcionamiento del Estado Colombia que es descentralizado, plura-
lista y con autonomia regional.

221



UNIDAD 4

e El poder ejecutivo ha establecido a la autoridades indigenas en su
territorio

e El poder legislativo concede la participacion de los indigenas en el
parlamento

e El poder judicial otorga la jurisdiccion Especial Indigena

2. Los organismos de control del Estado

e La procuraduria General de la Nacion, Procuraduria Delegada en
Asuntos Etnicos.

La defensoria del Pueblo, Programa Indigena

3. Las instituciones del Estado estdn obligadas a realizar los derechos de
los pueblos indigenas

e Toda autoridad nacional, departamental, municipal e indigena debe
incoporar los derechos de los pueblos indigenas en su territorio.

e Toda institucion del gobierno debe incoporar en sus planes de desa-
rrollo los derechos de los pueblos indigenas.

4. Las autoridades indigenas deben recibir el trato de autoridades nacio-
nales del orden ejecutivo y judicial. Por lo tanto las instituciones, los
funcionarios publicos, y los ciudadanos les deben respeto.

5. Los pueblos indigenas tienen derecho a tutelar los derechos colectivos de
sus pueblos y a exigir del Estado pronta respuesta, solicitar el control activo y
la vigilancia preventiva del Ministerio Publico, y exigir que los funcionarios
publicos cumplan el deber de facilitar el ejercicio de sus derechos ciudadanos.

En el plano local

1. Los pueblos indigenas tienen el derecho a desarrollar segiin sus
usos y costumbres, su derecho propio y sus leyes de origen, toda la
vida social, cultural, politica y econémica, con autonomia y haciendo
valer el ordenamiento internacional.

222



AUTONOMIA

2. Los pueblos indigenas pueden ejercer la potestad de impartir justicia,
gobernar en sus territorios, desarrollar su identidad, hacer respetar sus
instituciones y mantener el control de su vida colectiva, sin que se inter-
venga en sus decisiones o instituciones.

Como se respalda juridicamente

Por normas y decisiones judiciales. 1. Por normas, las de los pueblos indi-
genas: son lasnormas de las Leyes de Origen y el Derecho Propio e interno
de los Pueblos Indigenas, asi como todas las formas que han desarrollado
para armonizar sus sistemas juridicos con las nuevas realidades que les
toca vivir. 2. Las del fuero indigena. Son normas constitucionales, leyes,
decretos, resoluciones que tratan todos los temas en materia indigena.
3. Las normas internacionales. Convenios, resoluciones, tratados inter-
nacionales, aceptados o no por el Estado, cuya interpretacion y demanda
coadyuva al ejercicio de sus derechos.

2. Las decisiones judiciales de los pueblos indigenas. Los pueblos indi-
genas secularmente han tomado decisiones que son fuente de su organi-
zacion social. Esos son los usos y costumbres propios, que en virtud de
su estrecha relacion con la vida colectiva y cotidiana son interpretados
también como costumbres sociales. Las nacionales, las interpretaciones
que hacen los jueces y los tribunales en materia de derechos. Se llaman
sentencias y por lo general se tienen en cuenta las dictadas por las altas
cortes que son: la constitucional y la suprema de justicia; y los consejos:
de Estado y de la Judicatura.

Las internacionales, son las decisiones de los tribunales y de los orga-
nismos internacionales con fuerza politica o juridica que recomiendan a
los Estados a tomar acciones en beneficio de los pueblos indigenas. Los
derechos bésicos que perfilan el ejercicio de la coordinacién. Los pueblos
indigenas deben saber que el Estado colombiano no solo debe proteger
los derechos sino garantizarles su realizacion efectiva. Por lo tanto debe
invertir en el reconocimiento de derechos y en el fortalecimiento de las
instituciones internas de los pueblos indigenas que les permitan realizar
sus derechos plenamente.

223



UNIDAD 4

La participacion indigena en la Asamblea Constituyente aclardé que la
justicia para el Estado Colombia constituye un ideal incompleto sino
se atienden las demandas especificas de los pueblos indigenas, pues es
injusto no darles lo que piden segtn sus usos y costumbre, sus tradi-
ciones y sus lenguas, y, en cambio, imponerles lo que no quieren. Con
base en los derechos constitucionales y la interpretacion de ellos en el
ordenamiento juridico del Estado Colombiano, puede coadyuvar a que
los pueblos indigenas y sus autoridades pueden demandar la violacion
o no de sus derechos fundamentales y de sus derechos humanos y fijar
un procedimiento basico para la coordinacion basado en la constitucion:

Los pueblos indigenas y las personas vinculadas a ellos deben saber que
tienen derechos colectivos e individuales fundamentales, y que tales
derechos se definen por la diferencia historica de la sociedad nacional, la
pertenencia a un pueblo y la identidad étnica'.

18  ARTICULO 4. La Constitucién es norma de normas. En todo caso de incompatibilidad
entre la Constitucion y la ley u otra norma juridica, se aplicardn las disposiciones
constitucionales. Es deber de los nacionales y de los extranjeros en Colombia acatar la

Constitucion y las leyes, y respetar y obedecer a las autoridades.

ARTICULO 7. El Estado reconoce y protege la diversidad étnica y cultural de la Nacién colombiana.

ARTICULO 8. Es obligacién del Estado y de las personas proteger las riquezas culturales y naturales de
la Nacion.

ARTICULO 10. El castellano es el idioma oficial de Colombia. Las lenguas y dialectos de los grupos
étnicos son también oficiales en sus territorios. La ensefianza que se imparta en las comunidades con
tradiciones lingiiisticas propias serd bilingiie.

ARTICULO 93. Los tratados y convenios internacionales ratificados por el Congreso, que reconocen los
derechos humanos y que prohiben su limitacion en los estados de excepcion, prevalecen en el orden
interno. Los derechos y deberes consagrados en esta Carta, se interpretardan de conformidad con los
tratados internacionales sobre derechos humanos ratificados por Colombia.

ARTICULO 246. Las autoridades de los pueblos indigenas podrin ejercer funciones jurisdiccionales dentro
de su dambito territorial, de conformidad con sus propias normas y procedimientos, siempre que 1o
sean contrarios a la Constitucion y leyes de la Repuiblica. La ley establecerd las formas de coordinacién
de esta jurisdiccion especial con el sistema judicial nacional.

ARTICULO 286. Son entidades territoriales los departamentos, los distritos, los municipios y los territorios
indigenas. La ley podrd darles el cardcter de entidades territoriales a las regiones y provincias que se
constituyan en los términos de la Constitucion y de la ley.

ARTICULO 287. Las entidades territoriales gozan de autonomia para la gestion de sus intereses, y dentro

de los limites de la Constitucion y la ley. En tal virtud tendrdn los siguientes derechos:

Gobernarse por autoridades propias.

Ejercer las competencias que les correspondan.

Administrar los recursos y establecer los tributos necesarios para el cumplimiento de sus funciones.

Participar en las rentas nacionales.”

NS

224



AUTONOMIA

Desde los pueblos indigenas, Ningtin pueblo indigena que reclama dere-
chos ha perdido el ejercicio pleno de la jurisdiccion sobre sus pueblos.
Pueden haber perdido idiomas, tradiciones e incluso territorios, pero no
la capacidad de organizacion social y politica y el control de la identidad
colectiva. Los pueblos han hecho tratados internacionales, han ejercido
una jurisdiccion limitada frente al Estado pero plena dentro de sus comu-
nidades. En tiempos recientes han coordinado con las autoridades juris-
diccionales del pais, y se han enfrentado a las demandas de propios y
ajenos contra su ejercicio de justicia. La mayor parte de sentencias son
proferidas porque han demandado la autoridad jurisdiccional indigena.

Por ser el derecho propio de los pueblos indigenas un derecho oral las
experiencias judiciales quedan relatadas en la tradicion oral.

Sentencias de las cortes, Los principales temas abordados por las altas
cortes y consejos, se expondran a continuacion dejando, para las referen-
cias la citacion de las fuentes jurisprudenciales.

e Derechos Fundamentales de los pueblos indigenas.
e Derecho de la Diversidad étnica y cultural

e Derecho a la Autonomia de los Pueblos Indigenas
e Derecho ala Jurisdiccion Especial Indigena

e El debido proceso en pueblos indigenas

e Sanciones y penas de la jurisdiccion indigena

e Derecho a la Consulta Previa

e Derecho al territorio y los recursos naturales

e Derecho a la adecuacion institucional

En el ambito internacional se encuentra el Convenio 169 de la OIT, que:
es Ley de la Republica y esta sometido a la jurisdiccion constitucional
en virtud del articulo 93 de la Constitucion Politica. Por lo que es legal y
constitucional. Para los fines pertinentes, los articulos 2, 8 y 9 senala que:
“Articulo 2. Los gobiernos deberan asumir la responsabilidad de desa-

225



UNIDAD 4

rrollar, con la participacion de los pueblos interesados, una acciéon coor-
dinada y sistematica con miras a proteger los derechos de esos pueblos y
a garantizar el respeto de su integridad”.

11.2. Jurisdicciéon Indigena

La triada “jurisdiccion especial indigena” conceptualiza y otorga de
manera ajustada y legal el poder de impartir justicia a los pueblos indi-
genas, lo cual es imperativo tener en cuenta para entender la “especia-
lidad” o excepcionalidad de la jurisdiccion indigena, hecho que deja atin
mas claro que no hay ni una gota de agua tibia en el asunto. Aunque
las jurisdicciones existen desde antes de los romanos (incluso antes
de la llegada de los espafoles existian imperios con sistemas juridicos
complejos), y desde entonces poco han cambiado los conceptos, el que
deban coexistir en igualdad sistemas juridicos que pueden llegar a ser
no sdlo contradictorios sino antagonicos, exige repensar si no el concepto
jurisdiccional, si los modos de operarlo. Por lo demads sea dicho que el
sentido comun debe generar en los jueces la idea de que al ser la juris-
diccién indigena una jurisdiccion “especial”’, ya no es una jurisdiccion
“normal”; la Corte Constitucional ya se ha ocupado del asunto, el cual
legislativamente €s expreso, como ya se menciond anteriormente .

¢ La jurisdiccion indigena es un fenomeno inédito en la historia indige-
nista colombiana y latinoamericana de los tltimos afos, con desarrollos
bastante asimétricos de pais a pais, y un reto para la interpretacion juridica
y para los procedimientos judiciales. No obstante su novedad, seria un gran
acierto para la sensibilizacion el hacer entender que la jurisdiccion en tanto
facultad de impartir justicia es tan antigua en los pueblos indigenas como
ellos mismos, pues dicha potestad forma parte de su derecho natural, el
cual no puede ser infringido por terceros ni desobedecido por propios. Es
necesario tener presente dicho fendmeno pues de lo contrario las dos pala-
britas, jurisdiccion y coordinacion, correrian el riesgo de ser interpretadas
con unos conceptos ajenos a los que han resultado del reconocimiento de
la diversidad étnica, de la jurisprudencia y de la realidad judicial que han
puesto en entredicho —por mandato constituyente— la perspectiva mono-
cultural, sustituyéndola por una multicultural y pluriétnica, que reconoce

226



AUTONOMIA

la diversidad de sistemas juridicos independientes, anteriores a ella misma,
pero coexistentes con el sistema juridico nacional.

e Tal acontecimiento prefigura —obviamente— el eventual caracter
inclusivo que tendria que desarrollar un sistema juridico pluralista para
articular, preservando la independencia judicial, la diversidad cultural
y la autonomia colectiva, de dichos sistemas juridicos y que es necesario
ayudar a construir, conceptual, doctrinal y procesalmente. Materia pros-
pectiva que esta en la perspectiva de participar en la posible evolucion
hacia un sistema juridico realmente pluralista, idea sobre la cual se avan-
zara en su oportunidad, pero que por lo pronto solo es dable mencionar
para que sea tenida en cuenta.

El caracter especial de la jurisdiccion indigena es digno de ser tenido en
cuenta por lo que todo juez, fiscal, autoridad indigena o magistrado debe
estimarlo al relacionarse con un caso indigena: esta ante una realidad sui
generis que le demanda unas destrezas especificas, la primera de ellas un
descentramiento que le permita coordinar con la jurisdiccion indigena de
modo inmediato ;Por qué tendria que hacerlo? porque estd frente a una
realidad juridica protegida por el Estado, consistente en que el infractor,
esté 0 no en territorio indigena (por lo general esta fuera) pertenece a
un orden cultural distinto —aunque haya conocido el nuestro y hable
un espanol comprensible— y, debe hacerse respetar el sometimiento al
sistema juridico del pueblo al que pertenezca.

Entonces encontramos que ademads de las necesidades de, eh, digamos
de reflexion sobre interculturalidad etcétera, aparecen sobre, los espacios
para preguntarnos sobre qué elementos podemos incidir para formar,
para educar, etcétera, en este momento en el que es necesario que tanto
pueblos indigenas y sus sabedores comiencen a conocer algunas cosas
nuevas, como también el sistema judicial necesita conocer estas ancestra-
lidades tan profundas y antiguas que existen en nuestro territorio y que
han sido reconocidos. Ese principio de interculturalidad de que se dialoga
algunas cosas otras no, de que se reconoce y se respeta constituiria los
ejes de esa autonomia intercultural, esa autonomia intercultural porque
al final de cuentas no podemos pensar que la interculturalidad simple-
mente es el espacio para la asimilacion de las culturas en un régimen
unico de, de unidad nacional o de cultura nacional. El movimiento

227



UNIDAD 4

indigena desde hace muchos afios a nivel nacional como internacional,
siempre ha estado atento a evitar todas las politicas de asimilacion, todas
las politicas de inter, de incorporacion y todas las politicas de integra-
ciéon que no reconocen, que no reconocen la diversidad y la diferencia,
por lo tanto, eh, forma parte de un camino recorrido y por lo tanto ese
camino recorrido creo que contribuiria a este tipo de, de interpretacion.
El otro, eh, principio de interculturalidad que seria interesante o que se
recoge es que el Plan de Vida o los Planes de Vida son el diario vivir,
es la vida diaria, por lo tanto es muy interesante en estas eh, conversa-
ciones con los abogados lo que eso significa; para algunos entienden que
es el derecho consuetudinario o este tipo de cosas, pero me parece que
va mucho mas alla esa reflexion en el reconocimiento de esos espacios de
autonomia y de interculturalidad. Bueno, yo dejaria alli, entonces hemos
visto, digamos a manera de sintesis, que quienes ejercen son una enorme
diversidad de actores en que, estan desde autoridades, lideres, médicos
tradicionales pero rescatamos de ellos es fundamentalmente su caracter
colectivo, comunitario que permite tener consejo, castigos y reparaciones.
Los criterios fundamentales para el ejercicio de la justicia son cosmovisio-
nales, eso es fundamental, las teorias digamos, ya eso seria para algunas
de las propuestas que se hicieron aqui de investigar mas los sistemas de
justicia, las concepciones de justicia nos darian muchisimo mads para poder
entender eh, lo que, lo que todos ellos saben, es cémo eh se adecua su
concepcion de justicia al Consejo y al castigo. Y como se concreta en una
diversidad de practicas que generan unas sensibilidades y unos procedi-
mientos que siguen respondiendo a los ejes comunitarios y que tienen que
ver con las cuestiones profundas de respeto de una, de una cultura. Bueno,
yo dejaria alli, eh para, eh entonces poder dar tramite a eh los aspectos de
la evaluacion que pudiéramos discutir en este momento (finaliza 33:00)

Al funcionar paralelamente dos sistemas de justicia, el sistema nacional
y las jurisdicciones especiales, es posible que se presenten conflictos de
competencias. Como adn el legislador no ha establecido las formas de
coordinacion entre ellas, es preciso que el intérprete en su solucion se
atenga a las circunstancias particulares del caso concreto. En especial,
dos elementos son relevantes para determinar la competencia: las carac-
teristicas del sujeto y el lugar donde ocurrieron los hechos.

228



AUTONOMIA

La solucién puede variar si la accion tipica es cometida por miembros
de pueblos indigenas dentro de su territorio, o si un indigena de manera
individual incurre en ella afectando a quien no es miembro de su comu-
nidad por fuera del ambito geografico del resguardo. En el primer caso,
en virtud de consideraciones territoriales y personales, las autoridades
indigenas son las llamadas a ejercer la funcion jurisdiccional; pero en
el segundo, el juez puede enfrentar multiples situaciones no soluciona-
bles razonablemente mediante una regla general de territorialidad.” Bajo
ningun aspecto puede un Juez impedir que se tramite un proceso por la
jurisdiccion correspondiente. Si lo impide, esta violando derechos funda-
mentales al acceso a la justicia y al debido proceso, susceptibles de amparo
mediante tutela. Ademads, constituye violacion afectar la autonomia
de la etnia, dejar de lado el concepto de propiedad que se tiene sobre
los resguardos, aplicar un tramite diferente al del derecho consuetudi-
nario tratandose de sucesion de indigena, y como si fuera poco, tramitar
medidas cautelares en resguardos indigenas, en contra de la disposicion
constitucional que los caracteriza como inalienables, imprescriptibles e
inembargables Los sistemas juridicos indigenas son competentes para
conocer todos los conflictos y temas.

e Enrealidad lajurisdiccion especial indigena esta desarrollada sobre la
base de una pluralidad se sistemas juridicos, de muy variada comple-
jidad cultural y evolucién histdrica. Por lo tanto el orden juridico de
cualquier cultura es competente para conocer, tramitar y resolver
todos los casos de su jurisdiccion y territorio.

e La competencia es plena, y coordinara cuando sea necesario, y todo
cuando sea, bajo principios de equidad, cooperacion, etrc.

e La competencia es plena y su ejercicio validado segun los procedi-
mientos judiciales.

e Materia familiar, civil, penal, tierras, herencias, servicios publicos,
organizacion interna. y en general es competente para solucionar
cualquier conflicto en su jurisdiccion.

229



UNIDAD 4

230

Todas las autoridades indigenas desde anterior han tratado estos
temas con relativa autonomia, la institucion de los corregidores de
indios y el cabildo fueron transformandose, en virtud de cierta auto-
nomia hasta que produjeron un gran cambio en las instituciones.

La justicia indigena a veces es tratada como derecho alternativo, o
como mecanismo de solucion de conflictos. No es alternativa a los
pueblos indigenas, es su justicia y, si bien la gente se acomoda a otras
jurisdicciones, no es de libre escogencia sino su sometimiento a la Ley.



AUTONOMIA

TEMA 12

Territorios

Pensando en regiones, provincias y territorios indigenas, el constitu-
yente abrio el camino del ordenamiento, y el Estado, usando la descen-
tralizacion, reformuld la administracion con base en la organizacion del
territorio existente. En la practica se dio la descentralizacién, pero no el
ordenamiento territorial. Es decir, se produjo cierto ordenamiento terri-
torial de la administracion del Estado, pero no de las relaciones entre
las configuraciones espaciales humanas y geograficas de los ciudadanos.
Si bien los polos para el cambio cultural estaban trazados, no hubo un
cambio cultural en las practicas. Se procedié a actuar con los modos
precedentes, que, por habituales, producian una eficacia politica inme-
diata, pero no se incentivaron los procesos de largo aliento, que —dicho
sea de paso— no estan perdidos del todo.

La crisis de la descentralizacion es evidente. Los departamentos estan
en quiebra, los municipios endeudados y los cabildos indigenas desarro-
llaron burocracias complejas. Por eso, se dice que el Estado descentralizo
los problemas, consolido el orden territorial preexistente y desmovilizd
las luchas que podian dar origen a futuras entidades territoriales. En
suma, el Estado hizo gobernables los presupuestos, pero ingobernables
los territorios. En materia territorial, la descentralizacién fue un pode-
roso y paraddjico dispositivo que, al promover la participacion ciudadana
y local, redujo la posibilidad de accion sobre el territorio que podia dar
unidad a otro tipo de proyecto nacional .

La posicion que asume este trabajo encuadra el ordenamiento territorial
en Colombia en una lucha que enfrenta la representacion antropoldgica
del territorio con la representacion que le da organicidad al funciona-
miento del Estado. Antes de 1991 existian municipios, intendencias,
comisarias y departamentos, instancias sobre las que descansaba el mapa
politico y administrativo de Colombia. Con la promulgacion de la Consti-
tucion las intendencias y comisarias se convirtieron en departamentos y
se incluyeron los resguardos indigenas. Esta inclusion fue la innovacion
mas significativa de la Constitucion en materia territorial, pero requiere,

231



UNIDAD 4

no obstante, cierta precisién, pues muchos creen que produjo un nuevo
ordenamiento territorial.

Desde la optica de la descentralizacion se reconocieron los resguardos
indigenas como escenarios estatales y los cabildos indigenas como
unidades administrativas y de gestion del Estado. Los resguardos se
sumaron a los nuevos y viejos departamentos y municipios.. Al dia
siguiente de la promulgacion de la Constitucion, los resguardos formaban
parte del Estado colombiano, con personeria juridica y, como las inten-
dencias y comisarias, obtuvieron el estatus de departamento. La politica
de descentralizacion desdibujo de hecho los contenidos etnologicos de
los resguardos y asumio los contenidos administrativos. La presencia de
los resguardos obedecid a que tenian una forma histdrica de propiedad
de la tierra bastante institucionalizada, legalizada y gobernable.

Esta situacion no puede conducir a equivocos: si bien los resguardos indi-
genas no existian en el ordenamiento territorial precedente como enti-
dades del Estado, si eran una realidad socioecondémica con delimitacion
espacial, amparada por un titulo de propiedad colectiva sobre las tierras
alinderadas en el documento. El nuevo rol no se produjo bajo la dptica
del territorio, sino de la administracion del Estado. A los resguardos se
les reconocio jurisdiccion administrativa sobre las tierras, que el Estado
entendié como territorio, pero no exactamente el territorio reivindicado
por los pueblos indigenas, reivindicacion que el Estado entendié como
“reivindicacion preocupante”. Los proyectos de unidad de los pueblos con
muchos resguardos (zentes, paeces, yanaconas, arhuacos, etc.) se vieron
afectados, porque cada resguardo tratd de singularizarse al maximo para
obtener los recursos de las transferencias .

Los resguardos y cabildos indigenas, si bien estaban mas protegidos,
quedaron desamparados, pues las alcaldias se “desafanaban”, por ejemplo,
de los maestros, para que los resguardos asumieran las pensiones (y se debe
tener en cuanta que una sola pension de un maestro puede agotar todos los
recursos de transferencia). Las unidades étnicas se dividieron en cabildos.
Asi, por ejemplo, entre los zenties, los cabildos pasaron de 70 en 1991 a 210 en
la actualidad. Ademas, estas unidades administrativas tuvieron que resolver
problemas de interlocucion con los municipios, porque muchos resguardos

232



AUTONOMIA

estan distribuidos en mds de dos dreas municipales. La desatencion de la
descentralizacion ha producido la ingobernabilidad que atin hoy en dia.

Laincorporacion de ciertos sectores dela diversidad étnica como unidades
administrativas territoriales se debi¢ a la necesidad del Estado de adecuar
su funcionamiento administrativo, que, obviamente, es territorializado.
El Estado incluyo a los resguardos indigenas, pero no orden¢ el territorio,
y propuso las entidades territoriales indigenas (ETI), que se convirtieron
en asociaciones de cabildos internas. Se equivocan quienes piensan que
hubo reconocimiento territorial, stricto sensu. Lo que se produjo, empero,
fue un doble reconocimiento: el de la jurisdiccion administrativa dentro
de los limites de los resguardos individualizados y el de la propiedad de
la tierra de los resguardos. Los resguardos son las tinicas entidades con
personeria juridica del Estado con propiedad privada comunitaria sobre
el territorio. Las politicas de descentralizacion no son politicas de ordena-
miento territorial, pero lo afectan desde la logica del Estado.

Varias circunstancias contribuyeron a que, sin ordenamiento territorial,
la descentralizacion contemplard a los resguardos indigenas. En primer
lugar, la presion de del movimiento indigena, que logro el reconocimiento
de las tierras como inembargables, imprescriptibles e inalienables, y la
sacralizacion de la propiedad, que, aunque colectiva, es compatible con
los principios liberales del Estado colombiano. En segundo lugar, que
el resguardo estuviera dotado de autoridad y de gobierno propio, que
la misma Constitucién obligaba al Estado a reconocer. En sana logica,
las tierras concebidas como territorio de una comunidad constituian los
soportes necesarios para delegarles funciones estatales. Otorgandoselas
se daba la impresion de reforma territorial y se otorgaba legitimidad al
cambio constitucional. Es decir, el Estado quedaba bien, no reformaban el
territorio y lo que interesaba a la burocracia se obtenia. Por eso, la descen-
tralizacion reconocio los cabildos como érganos de administracion y les
transfirio recursos como a las alcaldias municipales y a los gobiernos
departamentales. Pero este reconocimiento, si bien fue un avance en
materia de formas plurales de gobierno estatal, no lo fue en la compren-
sion del significado de las territorialidades existentes en Colombia.

“Entonces tenemos que el territorio es un espacio y es un proceso
que lleva a la configuracion de una palabra de ley, entendida como

233



UNIDAD 4

palabra de consejo, educacion. Ese espacio no es necesariamente un
espacio geogrifico marcado por afloramientos rocosos, quebradas,
lomas, cananguchales, pozos, barrancos. Ese espacio geogrifico es
memoria, es efectivamente escritura de ese proceso de creacion que
estd ocurriendo todo el tiempo: en la crianza de los hijos, en las rela-
ciones sociales, en la resolucion de problemas, en la curacion de las
enfermedades (Echeverry 2004:150).

Se tiene también que los grupos étnicos de la region del amazonas desde
la llegada de los espafioles han estado sometidos a un “proceso perma-
nente de recomposicion étnica, debido al exterminio inicial a que fueron
sometidos, las epidemias, el trafico de esclavos, la actividad cauchera,
la guerra con el Perq, la actividad cocalera y la incursion de grupos
armados en sus territorios”, de gran impacto socio cultural que contintia
y es evaluado por la Asociacion de Capitanes Indigenas del Yaigoje y Bajo
Apaporis (Aciicuya) de la siguiente manera:

“Toda nuestra forma de vida empezo a cambiar hace mucho tiempo,
cuando llegaron los comerciantes y los caucheros blancos. En esta
época fue donde nos quedamos muy atrasados en nuestros usos y
costumbres tradicionales. Fue cuando nuestros abuelos se murie-
ron, se llevaron parte de su sabiduria y no alcanzaron a enseniarla.
A la gente se la llevaron a trabajar y unos de los que sabian de su
tradicion no volvieron. Otros que regresaron llegaron con una idea
diferente. A otros nos llevaron pequeriitos o muy muchachos sin ha-
ber conocido las bases fundamentales de nuestra vida, y perdimos
parte de nuestro pensamiento y sabiduria. Luego de haber recibido
las diferentes bonanzas que trajeron los hombres blancos nos comen-
zamos a olvidar de lo propio. En esa época se comienzan a nombrar
los primeros capitanes indigenas de la region (1998:3)151”

Ahora bien, la delimitacion politico administrativa actual, es s6lo uno de
los referentes a valorar en la delimitacion de la entidad territorial indigena
para efectos de su derecho a ser consultados, porque como lo informa el
profesor Orlando Fals Borda, dicha delimitacion no concuerda con la real
ubicacion de los pueblos indigenas, aspecto que reconocido por el Consti-
tuyente al disponer en el articulo 290 constitucional la adecuacion de los
limites de las entidades territoriales.

234



AUTONOMIA

12.1. Resguardos

La Constitucion Politica de 1991 constitucionalizo los resguardos. Es asi
como en el Titulo “De la organizacion territorial” los ubica al lado de los
territorios indigenas, al decir: “Los resguardos son de propiedad colec-
tiva y no enajenable” (art. 329), de lo cual se deduce a primera vista que
son mas que simplemente una tierra o propiedad raiz; aunque la misma
Constitucién al ubicarlos dentro de los derechos sociales, econdmicos y
culturales, en el articulo 63 habla de “tierras de resguardo”, con la carac-
teristica de inalienables, imprescriptibles e inembargables. Como dentro
de la juridicidad occidental, es un contrasentido que la tierra sea sujeto
del derecho, entonces, hay que inferir que la Constitucion le otorga “dere-
chos” es al territorio del resguardo como una entidad que en su identidad
no solo expresa parte de nuestra nacionalidad colombiana, sino que es un
concepto que también se ubica en el terreno de la cultura.

En consecuencia, los resguardos son algo mas que simple “tierra” y algo
menos que “Territorio indigena”; es decir, que no son términos iguales
en la conceptualizacion constitucional, aunque, en una ley de ordena-
miento territorial, geograficamente podrian coincidir. Ese caracter de
los resguardos permite una calificacion diferente a tierra y territorio y
es la de “ambito territorial”, que aparece en el articulo 246 de la C.P. El
habitar en ese dmbito territorial tiene variadas connotaciones constitu-
cionales. Lo principal es respetar el “ambito territorial”. Que ese dambito
territorial incluye los resguardos indigenas, se colige del articulo 357
C.P. que expresamente dice que “la ley determinara los resguardos
indigenas que serian considerados como municipios” para efectos de la
participacion en el situado fiscal.

“Ante un conflicto por la instalacion de bases militares al interior
de los predios del Resguardo de Monochoa, propiedad colectiva
de los grupos étnicos huitoto y muinane, la Corte Constitucional
senialo que no obstante tratarse de terrenos de propiedad de las
comunidades indigenas, respecto de los cuales tienen plena autono-
mia, y respaldados por Convenios Internacionales, como el 169 de
la O.LT., no se puede decir que se trate de derechos absolutos, pues
como lo ha sostenido esta Corporacion, y asi se deduce del texto de
la Carta Politica, ningiin derecho es absoluto.

235



UNIDAD 4

Igualmente, expuso la Corte que la instalacion del radar, conto previa-
mente a su “instalacion” con el visto bueno de la comunidad indigena.
Se hicieron reuniones previas con estos, y de otra parte, los mismos
indigenas prestaron su mano de obra, con cardcter remunerado, para
los trabajos de adecuacion de la zona y puesta en operacion el radar.
La Corte agrega que se piensa en el caso concreto de la instalacion de
un radar para el control de aeronaves del narcotrifico, elemento por
demds perturbador del orden piiblico y grave amenaza de la integridad
nacional, como medida de proteccion de la seguridad de los colom-
bianos, ella debe respaldarse por la comunidad pues estd dirigida al
beneficio de todos. Por lo tanto, no obstante el lugar de su ubicacion
representa para la comunidad indigena territorio sagrado, no puede
pensarse dado que su ubicacion estratégica es esencial para el control
que a través de él se ejerce, que vulnere derechos fundamentales que
deban ser amparados a través de la accion de tutela.

Cuando el medio ambiente ha sido afectado (aunque no en forma grave e
irremediable) por la instalacion de un radar de la Fuerza Aérea en la cabe-
cera del aeropuerto del Araracuara y las consecuencias que de las opera-
ciones del mismo se derivan, y ello afecta los derechos fundamentales a
la salud y la vida de los habitantes de la region, tratandose de la defensa
de dichos derechos, toda prevision es poca y debe el Estado, en este caso
a través de sus Fuerzas Militares, redoblar sus esfuerzos para lograr que
tanto la operacion del radar que se hace necesaria e imprescindible para
efectos del control de las actividades del narcotrafico y por ende para
garantizarle la seguridad a los colombianos, como el desarrollo de la
region no dane el ecosistema donde viven y trabajan las comunidades
del Araracuara. Por ello, se debe poner en practica un plan para lograr
un control eficaz al ambiente y al ecosistema del Araracuara, en beneficio
no solo de las comunidades indigenas del sector, sino del Estado colom-
biano, dada la importancia y valor cultural y ecologico del Araracuara.

12.2. Territorialidad

Se considera que la produccion social del territorio es un fenémeno
politico-cultural emergente (FPcE) en virtud de las cualidades que ha
asumido en Colombia, debido a la particularidad del conflicto armado

236



AUTONOMIA

y de la penetracion del narcotrafico en relacion con la propiedad de
tierras y rutas geocomerciales.

Aqui se afrontan los siguientes temas: el territorio y la territorialidad en
la construccion de las identidades socioculturales, el papel étnico y la
etnicidad en contextos de territorios de conflicto y cambio sociocultural y
las politicas sociales para territorios culturalmente disimiles, temas que
coinciden con los desarrollados por el seminario sobre territorio reali-
zado en Manizales. En este orden de ideas, se concibe el territorio como
una construccion social afectada por las dindmicas identitarias. Por ello,
no son los territorios los que determinan las identidades, sino que son
las identidades las que coadyuvan a configurarlos histéricamente. Dicha
precision evita la precariedad de concebir la “naturaleza conflictiva de los
territorios” o la naturaleza violenta de sus habitantes.

Es necesario imponer la mirada histdrica para entender como las luchas
sociales generan redefiniciones identitarias que, a su vez, redefinen
territorios, adscripciones y pertenencias de las colectividades. ;Son los
modelos territoriales de Estado modelos de resolucién de conflictos,
es decir, pacificaciones con efectos directos en el orden territorial? La
respuesta, que es afirmativa, traza un horizonte de método: las experien-
cias comparadas no pueden conducir a copiar lo foraneo, sino que deben
conducir a reorientar las interpretaciones propias para extraer el modelo
conveniente de la compleja y conflictiva realidad territorial colombiana.

La Constitucion 1991 introdujo el tema territorial por el anhelo del consti-
tuyente de interpretar las estructurantes realidades espaciales de nuestro
pais (territorios plurales). A la vez, la Constitucion implantd la cuestion
de la descentralizacion como definitoria del nuevo Estado colombiano,
sobre la que procederia el ordenamiento territorial (sociopolitica). Los
dos aspectos, interpretar las realidades espaciales objetivas y la descen-
tralizacion, coadyuvarian a incentivar el ideal democratico sustentado en
el respeto de los derechos humanos, en particular en el de usar el terri-
torio seguin los usos y costumbres propios, es decir, segtin las formas
adquiridas por las practicas ecologicas, econdmicas, sociales, culturales y
politicas de sus habitantes (gobernabilidad).

237



UNIDAD 4

Los tres hechos que se nombraron —ordenamiento con base en la realidad
del pais, descentralizacion como corolario del ordenamiento ajustado a la
realidad y democracia para la organizacion interna, que produciria terri-
torios con mayor autonomia— pueden ser entendidos como un intento
de cambio cultural en la sociopolitica de las relaciones entre el Estado y
el espacio geografico y humano colombiano. A la vez, estos tres hechos
sirven para apoyar la idea de que toda objetividad territorial es precedida
de un hecho igualmente objetivo, la produccion de imagenes territoriales,
como posibilidad, O, lo que es lo mismo, con potencia sociopolitica para
llevarse a cabo. ;Qué efectos produjo la intencion de tal cambio cultural?

Para avanzar en la respuesta, se trataran la propiedad de la tierra y la
pertenencia territorial, la modernizacion y el territorio, el desplazamiento
de las demandas de reforma agraria a las exigencias de ordenamiento
territorial y el postconflicto, como marco de analisis para la compren-
sion de como las luchas sociales configuran identidades territoriales y
como éstas especializan las conquistas sociales. El afinamiento concep-
tual permitird evaluar las implicaciones de las estrategias de lucha sobre
el espacio, en las que las nociones de pertenencia a un lugar se imponen
sobre las de propiedad. Por supuesto, esto no significa perder de perspec-
tiva la necesidad de las reformas agrarias, sino que significa reubicarlas
en el contexto de las transformaciones que han sufrido las demandas
sobre el espacio en los ultimos anos.

En el territorio se acoplan las nociones de orden interno, local y nacional
y las dindmicas de la sociedad y del Estado, del ejercicio del poder, de la
reproduccion econdmica, de la cultura y de las identidades colectivas. Por
esa razon, la relacion entre territorios plurales (realidad), cambios sociopoli-
ticos (dindmica) y gobernabilidad cultural (conduccién politica) es condicion
para la reformulacion de la “comunidad imaginada” (cfr. Anderson, 1993) y
su posible configuracion territorial local, regional, étnica y nacional. Dicha
relacion permitira definir una nociéon amplia de ordenamiento territorial.

La interaccion de los tres elementos evita la reificacion territorial que,
como en el caso de Montesquieu, asigna las calidades climaticas de un
territorio a las formas de organizacion social y politica. No obstante, se
debe tener en mente que el “temple de la tierra” es, antes que una cualidad
osmotica transferida de manera natural a las relaciones sociales, la capa-

238



AUTONOMIA

cidad de producir cultura y formas de convivencia de las gentes que,
al hacerlo en un espacio, desarrollan la construccion territorial. Si bien
persisten vivas algunas teorias que definen el talante de la gente segtin
el territorio (negros bailadores, indigenas solapados, ingleses flematicos,
colonos conflictivos, pueblos guerreros y poblaciones pacificas, etc.), se
entiende, en cambio, que no existen territorios de paz o gentes de natu-
raleza pacifica ni territorios de conflicto o poblaciones congénitamente
conflictivas, sino condiciones o disposiciones sociales para la paz o para
la guerra en los territorios. Con ello, emerge toda la capacidad cultural, es
decir, antropologica, de la produccion social del espacio en condiciones
de conflicto y cambio cultural.

Al entenderse el territorio como region economica, tal capacidad antro-
pologica se invisibiliza, pues todos los recursos que se producen en
su ambito se percibirdn como naturales a ella (incluso los desarrollos
urbanos). Cuando esa perspectiva ha sido puesta en uso, el campesino y
los pobladores de la ciudad emergen ausentes de cualidades culturales,
les son enajenados los sentidos de pertenencia y los territorios en que
viven son asumidos como entidades fiscales.

Econdmicamente, el ser humano es, para quienes asi piensan, un recurso
mas del territorio, con atributos para subsistir en ese contorno, o, en otras
palabras, un ser definido por el medio geografico y sometido a €, es decir, el
sujeto es “territorializado” (o mas propiamente dicho, “climatizado”). Asi,
el poblador serd una cualidad del paisaje, no su fundamento. En la concep-
cion del espacio definida por la economia, el sujeto es la fuerza productiva
natural que generara riqueza, un apéndice dirigido por politicas pensadas
y formuladas desde afuera de la region (para la region y no con la region).
El trabajo del campesino, por ejemplo, no producira riqueza para si mismo,
sino para otros. Concebido como miembro de una “raza de empuje”,
discurso util para estimular la fuerza de trabajo e impulsar la lucha por
los territorios, el campesino coadyuvara al avance de la propiedad de la
tierra mediante la colonizacion y extenderd la frontera de la propiedad al
ser lanzado como colono a la conquista de tierras, enajenado por la ficcion
de libertad que otorga la venta de su propio esfuerzo.

239



UNIDAD 4

El campesino es un ser paradojico: moderno para la economia y antimo-
derno para la politica, porque es pensado carente de la voluntad histo-
rica y cultural. Las regiones, en la perspectiva econdmica, se conciben sin
espiritu y sin voluntad de progreso y desarrollo, sometidas a la domina-
cion y explotacion, que actuaran legitimadas con tal esquema. Dicho sea
de paso, es el mismo esquema que amparo la usurpacion de la tierra a
los indigenas y negros, permiti6 la ampliacion de la frontera econémica
hacia Cordoba y Choco y la colonizacion de las selvas.

Con lanocién de pertenencia a un espacio, como explicativa de los procesos
territoriales, la nocion de propiedad revela sus limitaciones y visibiliza el
potencial cultural del campesino y de las gentes de la ciudad. El discurso
econdomico queda inmerso dentro del proceso cultural a partir del cual
puede ser explicado con nuevos contenidos. Si bien la propiedad es el
dispositivo que lanza a las personas a la conquista de tierras, el disposi-
tivo de pertenencia las conduce a la produccion de 6rdenes sociales y poli-
ticos y convierte el espacio en cultura y en identidad. Asi, el colono, como
bien lo ha ensefiado Alfredo Molano (1996), no es un simple depredador
ecologico afanado por titular las tierras que abre, sino un productor de
sentidos de pertenencia en un lugar, generador de formas de convivencia
en el espacio y propiciador de simbolos territoriales. La colonizacion
antioquena es parte de esa realidad y la identidad manizalita un efecto de
ello. Son tan fuertes los aspectos culturales que la llegada del campesino
a las ciudades colombianas causa, que es necesario plantear el tema de la
campesinizacion de ellas. La “campesinizacion” de la ciudad es entendida,
entonces, como los modos de habitarla que someten el espacio urbano a
las practicas habituales que proceden de las culturas campesinas. Modos
que trascienden incluso las barreras nacionales, cuando se forman barrios
de inmigrantes colombianos como Jackson Higths en Nueva York o los de
Santo Domingo de los Colorados en el Ecuador.

La pertenencia es un aspecto que no puede quedar a expensas de los tecno-
cratas fiscales, porque es fundamental para comprender la dimension mas
humana y cultural del ordenamiento territorial y de la convivencia nacional
(dimensién que ellos no tienen en cuenta). La pertenencia produce la mas
estable condicion identitaria, la territorial, que persiste a pesar de la ines-
tabilidad producida por la crisis y conflictividad nacional. Al suprimir la
pertenencia, por el sesgo fiscal, se crea un desequilibrio adicional y mas

240



AUTONOMIA

complejo: la vulneracion del referente territorial. El ordenamiento territo-
rial, al afectar las dinamicas identitarias, deberia, en consecuencia, tratarse
como una politica ptiblica y no como una politica fiscal (0 mas exactamente,
como una politica ptblica orientadora de la politica fiscal).

En el &mbito politico, la pertenencia genera el sentido de dominio sobre un
lugar, sentido que estimula la aparicion de formas de autoridad y tributacion
sobre el espacio, configurando la real perspectiva territorial. Se trata, pues,
de percepciones de actores diversos, generalmente ajenos a los contornos
territoriales locales (Estado, guerrillas, ONG, etc.) que insertan sus visiones,
confrontando las de los lugarefos (organizacion social, formas de paren-
tesco, uso del espacio, etc), que deben luchar por ejercer legitimamente el
domino o concertar con los pautas de dominacion que les son ajenas.

La propiedad de la tierra como fundamento del territorio es desplazada
por la nocion de soberania, que es accion de dominio sobre el espacio de
pertenencia real o imaginado. Sin las ataduras de la propiedad, lo territo-
rial surge con mas claridad en tanto espacio de relaciones politicas entre
las representaciones que legitiman las acciones de dominio sobre él. Por
ello es que en cada territorio se dan cita diversos sentidos de dominio-las
mas de las veces producidos allende las fronteras locales— que disminuyen
el caracter abierto bajo formas jurisdiccionales. La jurisdiccion tiene fron-
teras difusas que no son fisicas, es decir, son desterritorializadas politica
y socialmente hablando, razén por la cual el sentido de dominio se tras-
lada con los actores que dejan huellas en las localidades. Asi, aparecen las
jurisdicciones guerrilleras, paramilitares, municipales, indigenas, afroco-
lombianas, ecoldgicas, judiciales, eclesidsticas, etc.,, en un mismo lugar,
configurando en él una arena propia para la lucha territorial.

Cada lugar del territorio nacional estd sometido a estas fuerzas, a estos
poderes que acttian sobre el espacio. Las tres nociones (propiedad, perte-
nencia y dominio) constituyen los limites de la administracion, la terri-
torialidad y la politica y también los confines de los escenarios de los
conflictos y las dindmicas politico-culturales que fraguan culturalmente
los territorios, por lo que esta interpretacion no excluye la diversidad
territorial. El espacio territorial no es solo un area geografica, sino social
y funcional imprescindible para el desarrollo de una lengua, costumbres,
y tradiciones. Igualmente, para el desarrollo.

241



UNIDAD 4

12.3. Descentralizacion

La modernizacion del Estado como estrategia de reestructuracion se
funda en una reorganizacion territorial. Para llevarla a cabo fue conce-
bida la estrategia de la descentralizacion, orientada hacia la delegacion
de funciones administrativas del Estado y la distribucion fiscal en las
regiones o entidades territoriales. Con la descentralizacion, estrategia
de alcance constitucional, se reconocieron los resguardos indigenas
como entidades territoriales y publicas, y los cabildos indigenas como
entes gestores de las politicas del Estado. Los resguardos fueron la gran
novedad territorial de la Constitucion de 1991.

Como se explicara, la politica de descentralizacion desdibujo los contenidos
etnoldgicos de los resguardos y les otorgo contenidos administrativos. En
el caso de las comunidades afrocolombianas continentales e insulares, la
politica de descentralizacion tuvo que ordenar y definir los territorios,
para regular los que se denominaron “territorios ancestrales”, con muy
pocos resultados. Para ello, se crearon politicas agresivas de colonos que
compraban las tierras susceptibles de titulacion a los habitantes.

Los resguardos indigenas como entidades del Estado no existian en
el ordenamiento constitucional precedente, pero si eran una realidad
socioecondmica y territorial con delimitacion socioespacial especifica,
amparada por un titulo de propiedad colectiva sobre las tierras alinde-
radas en el documento. El pais se llen6 de pequenas fincas con categoria
publica estatal, pero el territorio reivindicado por los pueblos indigenas,
que el Estado concibe como “reivindicacion preocupante”, no fue recono-
cido, por lo que las politicas de integracion territorial que venian desa-
rrollando los pueblos de repente se hallaron frente a los pedazos dejados
por el cafionazo de la descentralizacion. Los proyectos de unidad de los
pueblos con muchos resguardos (zenues, paeces, yanaconas, arhuacos,
etc.) se vieron afectados, porque cada resguardo trato de singularizarse
al maximo para obtener los recursos de las transferencias.

Para que la descentralizacion se efecttie se requieren tres requisitos
técnicos, sordos a las realidades sociales, pero audibles al autismo estatal:
1) verticalidad (un ente superior define a uno inferior a quien delega poder
de administracion, sin que éste decida), 2) estaticidad (solo se delegan

242



AUTONOMIA

funciones a entes predeterminados con personeria juridica) y 3) homoge-
neidad (todos los entes son iguales en derecho). La verticalidad no quedd
en manos de los cabildos mayores, ni de las organizaciones indigenas,
ni de las autoridades de los pueblos, sino de los alcaldes de los munici-
pios. Ademas, muchas veces un resguardo tiene linderos en mas de una
frontera municipal. Asi las cosas constitucionalemente habia estaticidad
para toda la cantidad de resguardos que existian en el pais y habia cierta
homogeneidad frente a los departamentos y municipios.

Aunque no se ha producido una ley de ordenamiento territorial, sus lineas
gruesas fueron ordenadas por la Constitucion de 1991. Otras circunstan-
cias contribuyeron a que sin ley de ordenamiento territorial la descentra-
lizacion contemplara los resguardos indigenas, el movimiento indigena
organizado, la inembargabilidad, la imprescriptibilidad, la inalienabi-
lidad de las tierras, los principios liberales del Estado sobre la propiedad
y la existencia de autoridades gubernamentales en cada resguardo. Asi,
las tierras (entendidas como territorio de la comunidad) y los cabildos
(entendidos como gobierno) formaron las dos necesidades legales para
la delegacion de las funciones estatales. Con ello, en materia indigena
se lograba la reforma territorial y la descentralizacion y se legitimaba la
modernizacion del Estado y el eficiente cambio constitucional.

Las dindmicas transterritoriales se pueden ejemplificar con el liderazgo
colombiano en la defensa del patrimonio cultural subacuatico en la
Unesco en lo que concierne a la diversidad de contenidos culturales de
la diversidad. Se trata de una conceptualizacion que dara origen a un
convenio internacional sobre el patrimonio cultural y a la convenciéon
sobre la diversidad de contenidos culturales y expresiones artisticas. Uno
de los lineamientos que defiende Colombia es que el objeto patrimonial (si
se contempla el caso de un barco hundido) es la cosa hundida en un barco.
Tal cosa es el objeto de la soberania del pais al cual pertenece la cosa y
no del pais bajo cuya bandera estaba la embarcacion que lo transportaba,
que es como se ha entendido hasta ahora. Por supuesto, ni el barco ni el
objeto patrimonial hundido pertenecen al pais en cuyas aguas se hallan
hundidos. Con este concepto, el bien patrimonial subacuatico hundido
en aguas internacionales queda protegido de los buscadores de tesoros y
el pais duefio puede reclamar a la sociedad internacional la jurisdiccion
y propiedad sobre €l. Un ejemplo nos ayudara a comprenderlo mejor: si

243



UNIDAD 4

un barco de bandera inglesa, con tesoros colombianos, se hundio en el
puerto de Cadiz (Espana), Colombia puede apelar a la cooperacion espa-
fiola para que los bienes puedan ser reintegrados al pais.

También aparece este fendmeno con las interpretaciones que la Corte
Constitucional le ha dado a la jurisdiccion especial indigena consa-
grada en la Constitucion de. Ese hecho es el que permite, garantiza y
concede a un indigena la proteccion judicial de defensa de su cultura
cuando comete un acto antijuridico fuera de su territorio de origen étnico
o de su resguardo de nacimiento, generalmente concebido como entorno
cultural. Asi, la jurisdiccion, si bien esta territorializada, se desplaza al
individuo para protegerlo.

244



AUTONOMIA

BIBLIOGRAFIA

ANDERSON, B. 1993. Comunidades imaginadas, México: Fondo de Cultura
Econdmica.

ANDRADE, A, AMAYA, M. ], y MARTINEZ, F. 1997. “El ordenamiento
territorial: politica y plan”, en Revista de las Fuerzas Armadas, Bogota, pp. 23-41.

ARANGO, R. y Sanchez, E. 1998. Los pueblos indigenas de Colombia, Bogota:
Disloque Editores.

ARCINIEGAS, G. 1980. América en Europa, Editorial Planeta, Bogota.

AROCHA, J. 1990. “Una nacién para los excluidos”, en Magazin Dominical.
El Espectador No. 321, Bogota, pp. 14-21.

AROCHA, J. (ed.). 2004. Utopias para los excluidos. EI multiculturalismo en
Africa y América Latina, Bogota: Centro de Estudios Sociales, Facultad de
Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Colombia.

ASSIES, W; VAN DE HAAR, G, HOEKEMA, A. 2000, Los retos de la diver-
sidad, pueblos indigenas y reformas de Estado en Latinoamérica, México:
Colegio de Michoacan y CECDLA.

BARONA, G. 1993, Legitimidad y sujecion: Los paradigmas de la invencion de
América, Bogota: Colcultura.

BARTH, F. 1979. Los grupos étnicos y sus fronteras, México: Fondo de Cultura
Econémica.

BARTOLOME, M. 1998. La pluralidad en peligro, México: Instituto Nacional
de Antropologia e Historia.

BAUD, M; KOONINGS, K; OOSTINDIE, G OUWENEEL, A; y SILVA, P.
1996, Etnicidad como estrategia en América Latina y el Caribe, Quito: Ediciones
Abya —Yala.

BENITEZ NARAN]JO, H. D.. 1988. Tratamiento Juridico del Indigena Colom-
biano ;Inimputabilidad o Inculpabilidad?, Bogota: Temis.

245



UNIDAD 4

BONFIL BATALLA, G. 1972. “El indio una categoria de la situacion
colonial”, en Anales del Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, Vol IX,
México: UNAM, pp 105-124.

------- . 1978. Utopia y revolucion, México: Nueva Imagen.

BONILLA, H. (comp.). 1991. Los Andes en la encrucijada. Indios, comunidades
y Estado en el siglo XIX, Quito: Ediciones Libri Mundi

BORRERO GARCIA, C. 2003. Multiculturalismo vy derechos indigenas,
Bogota: Cinep-GTZ.

CASTRO, M. 2000. Derecho consuetudinario y pluralismo legal: desafios en el
tercer milenio, Santiago: Universidad de Tarapaca-Universidad de Chile.

CORREA, Francois. 1987. Introduccion a la Colombia Amerindia, Instituto
Colombiano de Antropologia.

DIAZ POLANCO, H. 1985. La cuestion étnico-nacional, México: Editorial Linea.
------- . 1989. Etnia y politica, México: Juan Pablo Editor.

ELIADE, M. 1967. Lo sagrado y lo profano. Madrid: Guadarrama.
ESCOBAR, A. 1998, La invencidn del tercer mundo, Bogota: Editorial Norma.
FALS BORDA, O. 1999. “Reforma politica y ordenamiento territorial”, en:

GARCIA VILLEGAS, Mauricio. Et. Al. 2001. EI caleidoscopio de las justicias
en Colombia. Instituto Colombiano de Antropologia, Bogota.

GLUCKMAN, Max. 1974. Politica, derecho y ritual en la sociedad tribal.
Madrid: Akal.

GELLNER, 1995. Naciones y nacionalismo, México: Grijalbo-Conaculta.

GNECCO, C. y Zambrano, M. 2000. Memorias hegemdnicas, memorias disi-
dentes. El pasado como politica de la historia. Bogota: Instituto Colombiano
de Antropologia e Historia.

246



AUTONOMIA

GODELIER, M. 1981. Fetichismo, economia y religién, México: Siglo XXL
------- . 1988. Lo ideal y lo material. Madrid: Taurus.

GONZALEZ, C. et. al. 1999. Conversaciones de paz. Redefinicion del Estado.
Bogota: Mandato ciudadano por la paz, la vida y la libertad.

HABERMAS, Jiirgen. 1999. La inclusion del otro: estudios de teoria politica.
Paidos, Barcelona.

HABERLE, Peter. 2002. Pluralismo vy constitucién, Tecnos.
HOFFE, Oftried..2000. Derecho intercultural, Barcelona, Gedisa. 2000.

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURIDICAS. Aspectos Nacionales e
internacionales sobre derecho indigena. Universidad Nacional Auténoma de
Meéxico, México, 1991.

IRIGOYEN FAJARDO, Raquel. 1999. Pautas de coordinacion entre el derecho
indigena y el derecho Estatal. Fundacion Myrna, Guatemala. 1999.

ISLA, A.2002. Los usos politicos de la identidad. Indigenismo y Estado, Buenos
Aires: Editorial de las Ciencias, FLACSO, Conicet-Argentina.

KLOOSTERMAN, J. 1997, Identidad Indigena. Entre Romanticismo y realidad,
Amsterdam: Thela publishers.

LEE VAN COTH, D. 1996, Defiant Again: Indigenous Peoples and Latin Amer-
ican Security. Washington: Institute for National Strategies Stuides.

LORENTE, B. 2000. “Los otros internos”, en UN periddico No. 12, Julio 9,
Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

------- . 2000b. “Conceptos en torno a la gobernabilidad de la diversidad
cultural. Espafa y Colombia”, en Tocancipa, Jairo. Ciencias sociales y Estado
nacional, Popayan: Universidad del Cauca, pp. 191-225.

LORENTE, B. et. al. 2001. Estudios introductorios en relaciones interétnicas,
Bogota: Corporacion Colombiana de Investigaciones Humanisticas.

247



UNIDAD 4

MALDONADO, L. F. 2001. “,Qué une y separa a la Ley Organica de orde-
namiento territorial de los derechos humanos?”, en Pensamiento juridico,
N° 14, Bogota: Universidad Nacional de Colombia, pp. 107-117.

MALINOWSKI, B. 1945. Una teoria cientifica de la cultura, Buenos Aires:
Suramericana.

MELQ, J. O. 1995. Colombia Hoy. Perspectivas hacia el siglo XXI, Bogota:
Tercer Mundo.

MINISTERIO DEL INTERIOR. 1997. Del olvido surgimos para traer nuevas
esperanzas, Bogotd, 1997.

ONIC, Memorias del I Congreso Nacional Indigena de Colombia. Bogota, 1981

NATES, B. (ed.). 2001. Culturas y territorios en conflicto, Manizales: Univer-
sidad de Caldas.

OWYB, OIK, CIT, OGT. 2001. “Declaracion conjunta de las cuatro orga-
nizaciones indigenas de la Sierra Nevada de Santa Marta para la interlo-
cucion con el Estado y la sociedad nacional”, en Jangwa Pana, N° 1, Santa
Marta: Universidad del Magdalena.

PALACIO CASTANEDA, G. 1996, Pluralismo Juridico, Unijus, Facultad de
Derecho, Ciencias Politicas y Sociales, Bogota: Universidad Nacional de
Colombia.

PALERM, A. 1974 Introduccion a la etnologia. Los precursores. México: Insti-
tuto Nacional de Antropologia e Historia.

ONIC-Cecoin
Tierra profanada. Disloque Editores, Bogota 1995.

PERAFAN, Carlos Cesar.

Sistemas Juridicos tukano, chami, guambiano, Sicuani, Instituto Colombiano
de Antropologia, Bogota. 1994.

248



AUTONOMIA

PRESIDENCIA DE LA REPUBLICA. 1994. Constitucién politica de Colombia,
Bogota: Ministerio del Interior.

ROJAS, D. R. 1999. La diversidad cultural en la administracion publica colom-
biana, Bogota: Universidad Nacional de Colombia (inédito).

REICHEL DOLMATTOFF, Gerardo. Estudios Antropoldgicos. ICAN,
Bogota, 1977

ROLDAN, ROQUE y Goémez, John Harold. Fuero Indigena Colombiano.
Presidencia de la Republica, bogota, 1994.

SANCHEZ, Enrique et. Al. Derechos e identidad. Los pueblso indigenas y
negros en la constitucion politica de 1991. Disloque Editores, Bogota 1991.

SANCHEZ BOTERO, Esther. Derecho y pueblos indigenas en Colombia.
UNIJUS-UNAL, Bogota, 2004.

SANCHEZ BOTERO, E. 2002. Politica de reconocimiento de la diversidad
étnica y cultural y de proteccién al menor. Jurisprudencia de la Corte Consti-
tucional. Biblioteca Basica, Programa del Entendimiento Intercultural,
Bogota: Instituto Colombiano de Bienestar Familiar.

SOUSA, B. de. 1997. “Hacia una concepcion multicultural de los derechos
humanos”, en Andlisis politico, N° 31, Bogota: IEPRI, Universidad Nacional
de Colombia, p.p. 3-16

------ . 1999. La globalizacién del derecho: Los nuevos caminos de la regulacion y
la emancipacion, Bogota: ILSA-Universidad Nacional de Colombia.

STAVENHAGEN, R. 1984. Clasificacion de los derechos humanos, México:
IIDH-Universidad Nacional Auténoma de México.

------ 1992. “Antropologia y racismo: un debate inconcluso”, en Antropo-
l6gicas, N° 4, Nueva Epoca, Mexico: Universidad nacional Auténoma de
México, pp. 5-8.

TOCANCIPA, Jairo (ed.). 2000. La formacién del Estado Nacion y las disci-
plinas sociales en Colombia, Popayan: Universidad del Cauca.

249



UNIDAD 4

TODOROV, T. 1991. Nosotros y los otros, reflexion sobre la diversidad humana.
México: Siglo XXI.

TRIANA, Adolfo.
Derecho y Cultura, Cuadernos del Jaguar, Bogota, 1989.

TRIANA, G. 1990. Aluna. Jornadas regionales de cultura popular, Bogota:
Colcultura.

TAYLOR, Ch. 1993. La politica del reconocimiento, México: Fondo de Cultura
Econdmica.

UPRIMNY, R. 2001. “Constitucion de 1991. Estado social y derechos
humanos: promesas incumplidas, diagndsticos y perspectivas”, en
Universidad Nacional de Colombia, Seminario de evaluacion, Bogota:
Universidad Nacional de Colombia, pp. 97-109.

ULLOA, Astrid. EI nativo Ecoldgico. ICANH, Bogota, 2005.

VV.AA. Geografin Humana de Colombia, Nueve Volimenes. Instituto de
Cultura Hispanica.

VV.AA. Diversidad es riqueza, Instituto Colombiano de Antropologia,
Bogota, 1992.

VASQUEZ CARRIZOSA, A. 1994. La filosofia de los derechos humanos,
Bogota: Tercer Mundo.

VILLORGO, L. 1994, “Los pueblos indios y el derecho a la autonomia.” En:
Revista Nexos, No. 197, México. Pp. 41-49

VICO, G. 1953. Prinzipi di scienza nuova, Paris: Ariel Doubine.

VILLA, W. 2001. “Estado Multicultural y el nuevo modelo de subordi-
nacién”, en: Universidad Nacional de Colombia, Seminario de evaluacion,
Bogota: Universidad Nacional de Colombia, pp. 135-142.

WALDMAN, P. 1997. Radicalismo étnico, Madrid: Akal.

250



AUTONOMIA

ZAMBRANO, C. V. 1993. Antropologia y derechos humanos. Bogota: Colcien-
cias-Universidad de los Andes.

—————— . 2001. “Territorios plurales, dindmicas sociopoliticas y gobernabi-
lidad cultural”, en NATES, B. Territorios y culturas en conflicto, Manizales:
Universidad de Caldas.

------- . 2002. Etnopoliticas y racismo. Conflictividad e interculturalidad en
América Latina, Bogota: Universidad Nacional de Colombia.

------ . 2003. Apropiacion y reconocimiento de los derechos de la diversidad.
Antropologia juridica para la globalidad, México: Udual.

------ Ejes Politicos de la diversidad cultural. Siglo del Hombre, Bogota. 2006

—————— Derechos, pluralismo y diversidad. Universidad Nacional de Colombia.
2007.

—————— Memoria y comunidad politica. Universidad Nacional de Colombia.

251



UNIDAD 4

GLOSARIO

Jurisdiccion Especial Indigena.- Es la facultad constitucional de las
Autoridades indigenas de administrar justicia en todas las ramas del
derecho, en forma auténoma, integral e independiente de acuerdo con
los usos y costumbres ancestrales, las normas y procedimientos propios
y la legislacion indigena especial vigente dentro de su ambito territorial.

Pueblos Indigenas.- Se entiende por pueblos indigenas los grupos,
comunidades, parcialidades e individuos descendientes de los pobla-
dores originarios de América que tengan conciencia de su identidad
étnica y cultural, manteniendo usos y valores de su cultura tradicional,
asi como instituciones de gobierno, de control social y sistemas norma-
tivos propios.

Territorios Indigenas.- Se entiende por territorios indigenas las areas
poseidas en forma regular y permanente por un pueblo indigena y aque-
llas que, aunque no estan poseidas en dicha forma, constituyen su habitat
o el ambito tradicional de sus actividades sagradas o espirituales, sociales,
econdmicas y culturales, asi otros grupos étnicos o poblacionales habiten
en dicho territorio.

Autoridades De Los Pueblos Indigenas.- Son las personas o instituciones
reconocidas por el respectivo pueblo indigena como las Autoridades legi-
timas que administran y ejercen justicia en los territorios indigenas de
conformidad con sus usos, costumbres, normas, procedimientos, regla-
mentos de convivencia y la legislacion especial indigena.

Vinculacion Social Y Cultural.- Para efectos de determinar la compe-
tencia se considera que un ciudadano es indigena por adopcién cuando
mantiene relaciones de filiacion, pertenencia e identificacion cultural con
un pueblo indigena sometiéndose voluntariamente a los usos y costum-
bres de la respectiva comunidad con el animo de establecer su domicilio
en el territorio indigena respectivo.

252



AUTONOMIA

Autoridades Del Sistema Juridico Nacional.- Para efectos de la presente
ley se consideran autoridades del Sistema Juridico Nacional las definidas
en los articulos 11, 12 y 13 de la ley 270 de 1996, " Estatutaria de la Justicia
"o las que determine el legislador.

Autoridades De Apoyo A La Administracion De Justicia.- Para efectos
de la presente ley se consideran autoridades de apoyo el Instituto Nacional
Penitenciario- INPEC, El Instituto Colombiano Bienestar Familiar - ICBF,
La Policia Nacional, El Departamento Nacional de Seguridad - DAS, y
las demas que tengan atribuida por disposicion legal o reglamentaria
funciones de policia judicial o que coadyuven a la administracion de
justicia.

Aplicacion de sanciones

La aplicacion de sanciones en las comunidades indigenas, como quiera
que cada comunidad tiene formas diversas de resolucion de conflictos,
estd a cargo de personas que no siempre son los gobernadores del cabildo
y que, incluso, pueden ser drganos colectivos. Dentro del marco consti-
tucional, es posible que las comunidades indigenas apliquen una amplia
variedad de sanciones, que pueden ser mas o menos gravosas que las
aplicadas fuera de la comunidad para faltas similares; es constitucional-
mente viable asi mismo que conductas que son consideradas inofensivas
en la cultura nacional predominante, sean sin embargo sancionadas en
el seno de una comunidad indigena, y viceversa. En este punto, no entra
la Corte a determinar cudles pueden ser estas conductas, ni cudles los
limites de su sancion. Conforme con la perspectiva interpretativa sena-
lada anteriormente, corresponde al juez en cada caso trazar dichos limites,
y al legislador establecer directivas generales de coordinacion entre los
ordenamientos juridicos indigenas y el nacional que, siempre dentro del
respeto del principio de la diversidad étnica y cultural, armonicen de
manera razonable la aplicacion de éste con las disposiciones de la Carta.

253



UNIDAD 4

Autonomia

Es la facultad de los pueblos indigenas para ejercer las propias formas de
gobierno, de organizacion politica, y de la administracion de justicia; su
nucleo es la existencia de autoridades propias y la potestad de ellas para
establecer normas y procedimientos propios.

Capacitacion intercultural:

Es la capacitacion que desarrolla y potencia las nociones y practicas sobre
la autonomia de los pueblos indigenas y garantiza que el ejercicio de la
coordinacion se fundamente en la diversidad de los modos culturales de
operar la justicia, y en el desarrollo de los pueblos indigenas de Colombia
segun su espiritualidad, tradiciones y concepciones del mundo.

Concepcion pluralista Intercultural

Una concepcion pluralista de las relaciones interculturales, como la adop-
tada por la Constitucion de 1991, rechaza la idea de dominacion implicita
en las tendencias integracionistas. Se puede entender que los términos
“salvajes”, “incivilizados” han sido derogados tacitamente por las nuevas
leyes que regulan la materia (v.gr. Convenio 169 de la OIT, que habla de

“pueblos indigenas y tribales”) y, sobre todo, por la Constitucion de 1991.
Coordinacion:

Es una relacion judicial que tiene la posibilidad de construir y desarro-
llar distintas practicas, logicas y conocimientos juridicos y judiciales en
contextos de diversidad cultural, étnica y juridica, con miras a fortalecer
la autonomia de los pueblos indigenas.

Coordinacion basica

Es la posibilidad para la actuacion constitucional y procedimental, inme-
diata, de los administradores de justicia del sistema judicial nacional que
los faculta para remitir un caso a la jurisdiccion especial indigena y a
los de la jurisdiccion especial indigena para solicitarlo al sistema judicial
nacional.

254



AUTONOMIA

Coordinacion intercultural:

La coordinacion jurisdiccional se manifiesta de modo intercultural,
porque los administradores de justicia son involucrados para conocer lo
sustantivo y procedimental de los sistemas judiciales que entran en rela-
cion. \Facultad para sistematizar procedimientos que permitan reconocer
y construir formas sustentables de didlogo y respeto judicial, a corto,
mediano y largo plazo.

Cultura

La cultura es definida como el conocimiento adquirido que las personas
utilizan para interpretar su experiencia y generar comportamientos”. /La
cultura es la trama de significados en funcion de la cual los seres humanos
interpretan su existencia y experiencia, asi mismo como conducen sus
acciones; la estructura social (sociedad) es la forma que asume la accion,
la red de relaciones sociales realmente existentes. La cultura y la estruc-
tura social (sociedad) no son, entonces, sino diferentes abstracciones de
los mismos fenémenos.

Derecho a la Integridad de los Pueblos Indigenas

Las decisiones judiciales en los territorios indigenas debe hacerse compa-
tible con la proteccién que el Estado debe dispensar a la integridad social,
cultural y econdémica de las comunidades indigenas, integridad que
configura un derecho fundamental para la comunidad por estar ligada a
su subsistencia como grupo humano y como cultura. Para asegurar dicha
subsistencia se ha previsto, cuando se trate de realizar cualquier accion
del Estado en territorios indigenas y/o en relacion con ellos, la participa-
cion de la comunidad en las decisiones que se adopten. De ese modo, el
derecho fundamental de los pueblos indigenas a reservar la integridad se
garantiza y efectiviza a través del ejercicio de otro derecho que también
tiene el caracter de fundamental, como es el derecho de participacion de
la comunidad en la adopcion de las referidas decisiones.

255



UNIDAD 4

Derechos propios

Conjunto de normas y procedimientos propios, aunque sean innovados,
de los pueblos indigenas que estan anclados en sus cosmovisiones, tradi-
ciones, culturas y espiritualidad. El derecho propio es el derecho interno
de los pueblos indigenas el cual funciona y es administrado de modo
cultural.

Diversidad étnica y cultural

Informara de la variedad de formas culturales existentes en un territorio
nacional o étnico, presentes incluso en las propias comunidades indi-
genas.

Ejes interculturales:

Los ejes son la espiritualidad de la diversidad de los pueblos indigenas
en la que se fundan sus derechos propios y sus usos y costumbres, la
potestad que cada uno de los pueblos indigenas colombianos tienen
para impartir justicia segtin su identidad cultural, y, la autonomia de los
pueblos indigenas la cual garantiza el ejercicio pleno del derecho a ser
diverso culturalmente.

Indigenas en la Constitucion Politica Vigente

Los grupos étnicos, calificados hace un siglo como “salvajes”, son conside-
rados por la Constitucion actual como comunidades culturales diferentes
y las personas que las constituyen, en consecuencia, tratadas como porta-
doras de otros valores, con otras metas y otras ilusiones que las tradicio-
nalmente sacralizadas con el sello de occidente. No son ya candidatos a
sufrir el proceso benévolo de reduccion a la cultura y a la civilizacion,
sino sujetos culturales plenos, en funcion de la humanidad que encarnan,
con derecho a vivir a tono con sus creencias y a perseguir las metas que
juzgan plausibles, dentro del marco ético minimo que la propia Consti-
tucion senala.

256



AUTONOMIA

Interculturalidad: es la cualidad cultural de las relaciones legales y sociales
entre sistemas y operadores de justicia, indigenas y no indigenas, en cuyas
manos estd la posibilidad de construir, destruir o de-construir las relaciones
de inclusion del pluralismo juridico y del pluralismo antropoldgico.

Interculturalidad (finalidad): La finalidad practica de la intercultura-
lidad es sensibilizar a los operadores de justicia para que trabajen coordi-
nadamente en la transformacion de la relacion judicial entre los sistemas
juridicos de los pueblos indigenas y el sistema judicial nacional.

Interculturalidad Plena

La interculturalidad plena es la relacion constitutiva y estructurante de
la coordinacion, coadyuva a desarrollar la esencia de la coordinacion que
es evolucionar hacia la inclusion de formas plurales de justicia dentro
del sistema judicial nacional, con el fin de garantizar la autonomia de los
pueblos indigenas y el fortalecimiento de la diversidad cultural.

Jurisdiccion Indigena

Hay cuatro elementos centrales de la jurisdiccion indigena en nuestro
ordenamiento constitucional: la posibilidad de que existan autoridades
judiciales propias de los pueblos indigenas, la potestad de éstos de esta-
blecer normas y procedimientos propios, la sujecién de dichas jurisdic-
cion y normas a la Constitucion y la ley, y la competencia del legislador
para sefalar la forma de coordinacion de la jurisdiccion indigena con
el sistema judicial nacional. Los dos primeros elementos conforman
el nicleo de autonomia otorgado a las comunidades indigenas -que se
extiende no solo al ambito jurisdiccional sino también al legislativo, en
cuanto incluye la posibilidad de creacién de “normas y procedimientos”-,
mientras que los dos segundos constituyen los mecanismos de integra-
cion de los ordenamientos juridicos indigenas dentro del contexto del
ordenamiento nacional. (C — 139 / 96)

Leyes de Origen

Son las leyes que rigen la identidad cultural de los pueblos indigenas,
leyes ancestrales y fundamentales.

257



UNIDAD 4

Minimos de coordinacion

Son la base que todo administrador de justicia, indigena y no indigena,
tiene para trabajar desde el comienzo. Los minimos permiten garantizar,
respetar y promover los derechos de la diversidad étnica y cultural de los
pueblos indigenas.

Participacion de los pueblos indigenas

La participacion de las comunidades indigenas en las decisiones que
pueden afectarlas en relacion con la explotacion de los recursos naturales
y sociales ofrece como particularidad el hecho de que la referida partici-
pacion, a través del mecanismo de la consulta, adquiere la connotacion de
derecho fundamental, pues se erige en un instrumento que es basico para
preservar la integridad étnica, social, econdmica y cultural de las comu-
nidades de indigenas y para asegurar, por ende, su subsistencia como
grupo social. De este modo la participacion no se reduce meramente a
una intervencion en la actuacion administrativa dirigida a asegurar el
derecho de defensa de quienes van a resultar afectados con la autori-
zacion de la licencia ambiental, sino que tiene una significaciéon mayor
por los altos intereses que ella busca tutelar, como son los atinentes a la
definicion del destino y la seguridad de la subsistencia de las referidas
comunidades.

Politicas publicas étnicas

Las politicas publicas para los pueblos indigenas estan obligadas a cola-
borar efectivamente para la realizaciéon de los fines del Estado, en espe-
cial asegurando la convivencia pacifica y adoptando medidas en favor de
grupos discriminados o marginados. La desatencion de las circunstancias
de riesgo que amenazan con vulnerar el derecho a la vida compromete
la obligacion estatal de conservar el orden publico y asegurar la convi-
vencia pacifica, maxime cuando la situacion de conflicto se ve agravada
por la omision de la autoridad administrativa respecto del ejercicio de sus
propias funciones otorgadas por ley, cuyo cumplimiento es imperativo
para la constitucion o modificacion de situaciones juridicas concretas que
afectan los intereses de diversas personas o grupos sociales. Si bien las
autoridades deben respetar el principio de autonomia de los pueblos indi-

258



AUTONOMIA

genas, debe tenerse presente que éste no es absoluto ni soberano y tiene
limites bien definidos que no pueden interferir con la obligacion estatal
de conservar la paz en todo el territorio nacional, sin excepciones. Con
mayor razon deben la autoridades ejercer las competencias que la ley les
ha otorgado con miras a la proteccion y defensa de los pueblos indigenas.
La omision de la autoridad competente para tramitar el procedimiento de
las politicas publicas contribuye de manera directa a la vulneracion del
derecho a la paz y a la amenaza del derecho a la vida que se cierne sobre
los miembros de las parcialidades indigenas en conflicto. (T — 188 /93)

Propiedad Colectiva de los Resguardos

El Constituyente de 1991 con el fin de proteger la integridad territorial y
cultural de los pueblos indigenas estableci¢ la propiedad colectiva de los
resguardos y de las tierras comunales de las étnias asignandoles, entre
otros, el caracter de inenajenables, de manera que no pueden ser objeto
de venta o transaccién alguna por parte de ninguno de los miembros que
conforman la comunidad indigena. Quiso asi el Constituyente defender
las tierras de los pueblos indigenas como colectividad sujeta a tratamiento
especial.

Pueblos Indigenas

Los pueblos indigenas han dejado de ser una realidad factica y legal
para ser sujeto de derechos fundamentales; es decir, que éstos no solo
se predican de sus miembros individualmente considerados, sino de la
comunidad misma que aparece dotada de singularidad propia, la que
justamente es el presupuesto del reconocimiento expreso que la Consti-
tucion hace “a la diversidad étnica y cultural de la nacién colombiana”.

Regla de la Autonomia

A mayor conservacion de usos y costumbres mayor autonomia; las
normas constitucionales son minimos para la realizacion constitucional
maxima de los usos y costumbres; y las leyes de origen, derechos propios
y usos y costumbres priman sobre las normas legales.

259



UNIDAD 4

Usos y costumbres

Son las formas funcionales de las actuaciones en derecho segtn los casos
que se presentan; los usos y costumbres se entienden en términos histo-
ricos.

Aborigen

Originario del suelo en que vive. Tribu, animal, planta aborigen. Se dice
del primitivo morador de un pais, por contraposicion a los establecidos
posteriormente en é€l.

Primitivo (a)
Primero en su linea, o que no tiene ni toma origen de otra cosa.
Perteneciente o relativo a los origenes o primeros tiempos de algo.

Se dice de los pueblos aborigenes o de civilizacion poco desarrollada, asi
como de los individuos que los componen, de su misma civilizacion o de
las manifestaciones de ella.

Rudimentario, elemental, tosco.

Se dice del artista y de la obra artistica pertenecientes a épocas anteriores
a las que se consideran clasicas dentro de una civilizacion o ciclo, y en
especial de los artistas y obras del Occidente europeo anteriores al Rena-
cimiento o a su influjo. Apl. a pers., u. t. c. s. m. Dicho de una palabra: Que
no se deriva de otra de la misma lengua.

Pueblo.
Es el conjunto de personas de un lugar, region o pais dotadas con un

gobierno. También gente comun y humilde de una poblacion, o ciudad o
poblado de menor categoria.

260



AUTONOMIA

Sensibilizar.

Es hacer sensible o representar con sensibilidad. También es dotar de
sensibilidad o despertar sentimientos morales, estéticos.

Sensibilizacion.
1. f. Accién y efecto de sensibilizar.

3. Capacidad de respuesta a muy pequenas excitaciones, estimulos o
causas.

2. f. Biol. Mecanismo por el que la respuesta inmunitaria provocada
por un antigeno aparece con mayor intensidad tras una administracion
inicial de este.

Traducir.

Hacer pasar de un lugar a otro, Expresar en una lengua lo que esta escrito
o se ha expresado antes en otra. Convertir, mudar, trocar. Explicar, inter-
pretar.

Cultura.

Es un cultivo o el conjunto de conocimientos que permite a alguien desa-
rrollar su juicio critico, encaminado al pleno desarrollo de las facultades.
También el conjunto de modos de vida y costumbres, conocimientos y
grado de desarrollo artistico, cientifico, industrial, en una época, grupo
social, etc Conjunto de las manifestaciones en que se expresa la vida
tradicional de un pueblo.

Educacion.

Crianza, ensefianza y doctrina que se da a los nifios y a los jovenes e
instruccion por medio de la accion docente. La especial se imparte a
personas afectadas de alguna anomalia mental o fisica que dificulta su
adaptacion a la ensenanza ordinaria.

261



UNIDAD 4

Educar.

Dirigir, encaminar, doctrinar. Desarrollar o perfeccionar las facultades
intelectuales y morales del nifio o del joven por medio de preceptos, ejer-
cicios, ejemplos, etc. Educar la inteligencia, la voluntad. Desarrollar las
fuerzas fisicas por medio del ejercicio, haciéndolas més aptas para su
fin. Perfeccionar, afinar los sentidos. Educar el gusto. Ensefar los buenos
usos de urbanidad y cortesia.

Entre

Denota la situacion o estado en medio de dos o mas cosas. Dentro de, en lo
interior, Tal pensaba yo entre mi. Denota estado intermedio, Entre dulce
y agrio. Como uno de. Le cuento entre mis amigos. Denota cooperacion
de dos o0 mas personas o cosas. Entre cuatro estudiantes se comieron un
cabrito Entre seis de ellos traian unas andas. Segin costumbre de. Entre
sastres. Expresa idea de reciprocidad. Hablaron entre ellos

Denotar.
Indicar, anunciar, significar.

Dicho de una palabra o de una expresion: Significar objetivamente. Se
opone a connotar.

Connotar.

Dicho de una palabra: Conllevar, ademas de su significado propio o espe-
cifico, otro de tipo expresivo o apelativo.

Relacion.

Exposicion que se hace de un hecho. Conexion, correspondencia de algo
con otra cosa.

Conexioén, correspondencia, trato, comunicacion de alguien con otra
persona. U. m. en pl. Relaciones de parentesco, de amistad, amorosas,
comerciales.Lista de nombres o elementos de cualquier clase. Informe
que generalmente se hace por escrito, y se presenta ante una autoridad.

262



AUTONOMIA

Conexion o enlace entre dos términos de una misma oracion; p. €j.,, en la
frase amor de madre hay una relacion gramatical cuyos dos términos son
las voces amor y madre.

Conocidos o amigos influyentes. Sin relaciones no se puede triunfar en
esa profesion

Relaciones publicas.

Actividad profesional cuyo fin es, mediante gestiones personales o con
el empleo de las técnicas de difusion y comunicacion, informar sobre
personas, empresas, instituciones, etc., tratando de prestigiarlas y de
captar voluntades a su favor.

Contexto.

Entorno lingiiistico del cual depende el sentido y el valor de una palabra,
frase o fragmento considerados. Entorno fisico o de situacion, ya sea poli-
tico, historico, cultural o de cualquier otra indole, en el cual se considera
un hecho. Orden de composicion o tejido de un discurso, de una narra-
cion, etc.

Dinamico, ca.
Perteneciente o relativo a la fuerza cuando produce movimiento.
Dicho de una persona: Notable por su energia y actividad.

Parte de la mecanica que trata de las leyes del movimiento en relacion
con las fuerzas que lo producen. Sistema de fuerzas dirigidas a un fin o
nivel de intensidad de una actividad.

Historia.

Narracion y exposicion de los acontecimientos pasados y dignos de
memoria, sean publicos o privados. Disciplina que estudia y narra estos
sucesos. Obra histdrica compuesta por un escritor. La historia de Tuci-
dides, de Tito Livio, de Mariana. Conjunto de los sucesos o hechos poli-
ticos, sociales, economicos, culturales, etc., de un pueblo o de una nacion.

263



UNIDAD 4

Conjunto de los acontecimientos ocurridos a alguien a lo largo de su vida
o en un periodo de ella. Relacion de cualquier aventura o suceso. He aqui
la historia de este negocio. Narracion inventada. Mentira o pretexto. colo-
quio Cuento, chisme, enredo.

Historico
Perteneciente o relativo a la historia.

Averiguado, comprobado, cierto, por contraposicion a fabuloso o legen-
dario.

Digno, por la trascendencia que se le atribuye, de figurar en la historia.

264






Junio de 2011



